MEDIA

Jurnal Filsafat dan Teologi
https://jurnal.stfsp.ac.id/index.php/Media

e-ISSN: 2746-5276
p-ISSN: 1412-3010
Vol. 6, No. 2, September 2025

Gagasan Islam Progresif Abdurrahman Wahid dan Relevansinya dengan
Kemunculan Negara Islam Indonesia (NII) di Minangkabau

Delavia Andrea Fererli » 1, Risky Aulya Ramadan b2

ab Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, Indonesia

1 delaviaandr@gmail.com

2 riskvaulyaramadan@gmail.com

ARTICLE INFO

Article History:

Submitted: August 14, 2025
Revised: September 29, 2025
Accepted: September 30, 2025

Keywords:
Abdurrahman Wahid,

Progressive Islam, NII,

Minangkabau

Kata-kata Kunci:
Abdurrahman Wahid,
Islam Progresif, NII,
Minangkabau

DOI:

https://doi.org/10.53396/media

-v6i2.645

ABSTRACT:

This study aims to explain Abdurrahman Wahid’s (Gus Dur’s) progressive Islamic
ideas and their relevance to the emergence of the terrorist network group Negara
Islam Indonesia (NII) in Minangkabau. Using a qualitative approach through library
and field research, data were collected via obsetvation, interviews, and document
analysis, drawing primarily from Gus Dur’s Islamkn, Islam Anda, Islam Kita and
related literature. The analysis employed data reduction, data presentation, and
conclusion drawing. The results show that Gus Dur rejected the formalization,
ideologization, and shariatisation of Islam in state affairs, emphasizing that Islam’s
strength lies in its ethical and cultural values rather than institutional political forms.
His concept of Islamic indigenization served as a reconciliation between Islamic
teachings and local wisdom, while his reform of Islamic jurisprudence, based
on maqasid al-syari‘ah, underscored justice, humanity, and freedom. The study
concludes that Gus Dur’s progtessive Islamic thought remains highly relevant in
addressing radical ideologies in Minangkabau. His legacy of pluralism, tolerance,
and humanism offers a foundational framework for fostering peaceful and
democratic religious life in Indonesia.

ABSTRAK:

Penelitian ini bertujuan menjelaskan gagasan Islam progresif Abdurrahman Wahid
(Gus Dur) dan relevansinya terhadap kemunculan kelompok jaringan teror Negara
Islam Indonesia (NII) di Minangkabau. Dengan pendekatan kualitatif melalui studi
kepustakaan dan penelitian lapangan, data diperoleh melalui observasi, wawancara,
dan studi dokumen yang bersumber dari karya Gus Dur Islamkn, Islam Anda, Isiam

Kita serta literatur pendukung lainnya. Analisis dilakukan melalui reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan.
Hasil penelitian menunjukkan bahwa pemikiran Gus Dur menolak formalisasi, ideologisasi, dan syariatisasi Islam dalam
kehidupan bernegara. Ia menekankan bahwa kekuatan Islam terletak pada nilai-nilai etik dan kultural, bukan pada bentuk
institusional negara Islam. Selain itu, konsep Pribumisasi Islam yang dikembangkan Gus Dur menjadi strategi rekonsiliasi antara
ajaran Islam dan kearifan lokal, sedangkan gagasannya tentang pembaruan figh berlandaskan magasid al-syari‘ah menegaskan
pentingnya keadilan, kemanusiaan, dan kebebasan. Penelitian ini menyimpulkan bahwa gagasan progresif Gus Dur masih
sangat relevan dalam menghadapi ancaman ideologi radikal di Minangkabau. Nilai-nilai pluralisme, toleransi, dan kemanusiaan
yang diwariskannya dapat menjadi landasan bagi masyarakat untuk memperkuat kehidupan beragama yang damai dan

demokratis.

Copyright © 2025, Authors

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International 1 icense

PENDAHULUAN

Wacana tentang Islam progresif semakin mengemuka dalam beberapa dekade terakhir. Apakah Islam
hanya dipahami sebagai warisan tradisi yang kaku, ataukah ia dapat terus beradaptasi dengan

303


https://jurnal.stfsp.ac.id/index.php/Media
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.53396/media.v6i2.645
https://doi.org/10.53396/media.v6i2.645

D. A. Fererli, R. A. Ramadan — Gagasan Islam Progresif Abdurrahman Wahid dan Relevansinya dengan Kemunculan NII
di Minangkabau: 303-324

dinamika zaman? Pertanyaan ini menjadi tittk awal munculnya diskursus progresifisme dalam
Islam. Islam progresif hadir dengan semangat menawarkan reinterpretasi.! Ia mengajak kita
bertanya: apakah teks-teks klasik harus selalu dipahami secara literal, ataukah justru dibaca dengan
mempertimbangkan konteks sosialnya? Sikap kritis ini tentu menimbulkan perdebatan. Bagi
sebagian kalangan, Islam progresif dianggap merongrong otoritas tradisi.2 Namun bagi kalangan
lain, justru inilah cara menjaga agar Islam tetap hidup, relevan, dan menyatu dengan denyut nadi
masyarakat modern.

Lebih jauh, gagasan Islam progresif juga menyentuh wilayah praksis. Bagaimana sikap
umat Islam terhadap demokrasi, tethadap kebebasan beragama, bahkan terhadap kesetaraan
gender? Apakah nilai-nilai Islam mampu berdialog dengan prinsip-prinsip modernitas tersebut,
ataukah keduanya harus ditempatkan dalam hubungan yang saling berlawanan?? Pertanyaan-
pertanyaan ini bukan sekadar wacana teoretis, melainkan berakar dalam realitas sosial yang kita
saksikan sehari-hari.

Pada awal tahun 2022 antara bulan maret dan april masyarakat Minangkabau (Sumatera
Barat) dikejutkan dengan adanya anggota jaringan Negara Islam Indonesia di Kabupaten Tanah
Datar dan Dharmasraya* Kasus ini terungkap setelah Densus 88 Anti Teror melakukan
penangkapan dan investigasi terthadap masyarakat Minangkabau yang terlibat jaringan Negara
Islam Indonesia.5 Polda Sumbar merilis informasi bahwasanya terdapat kurang lebih 1.391
masyarakat yang terlibat dalam jaringan Negara Islam Indonesia, dengan rincian 391 orang di
Dharmasraya dan 1.000 orang di Tanah datar.6

Dari hasil penyelidikan dan investigasi tim Densus 88 Anti Teror, masyarakat
Minangkabau yang terlibat jaringan Negara Islam Indonesia bukanlah aktor kekerasan aktif.
Melainkan, pengikut ideologis atau peserta pengkajian yang dilakukan oleh kelompok jaringan
Negara Islam Indonesia.” Meskipun begitu, Densus 88 Anti Teror masih terus betjaga-jaga
mengawasi pergerakan para mantan anggota Negara Islam Indonesia. Bahkan pada tahun 2024

1Ach Maimun, “Gagasan Pemikir Islam Progresif; Beragama Secara Otentik Dalam Kehidupan
Kontemporer,” Kabillah: Journal of Social Community 2, no. 2 (2017): 218-36.

2Harli Selian, Desi Asmaret, and Dastizal Dahlan, “ADAPTASI BUDAYA DAN ISLAM
PROGRESIF: PERAN MUHAMMADIYAH DALAM TRANSFORMASI MASYARAKAT JAWA,”
TADBIRUNA 3, no. 1 (2023): 363-78.

3Abdurrahman Wahid, Islamkn, Islam anda, Islam kita: agama masyarakat negara demokrasi, Cet. 1 (Jakarta,
Indonesia: Wahid Institute, 2000), 45—48.

“Mahyeldi, Gubernur Mahyeldi Pertanyakan Isu Adanya Ribuan Teroris, NII Pusatnya Bukan Di Sumbar,
Opini, April 19, 2022.

SInstitute For Policy Analysis Of Conflict, Pencarian Negara Islam Indonesia: Ragam Rupa DI/NII, 82
(Jakarta, 2023), 1.

6Adi Briantika, “391 Anggota NII Di Sumatra Barat Berikrar Setia Kepada NKRI: Densus 88
Antiteror Polri Menyambut Baik Kembalinya Anggota Negara Islam Indonesia (NII) Kepada NKRI.,” Tirto.1d,
April 28, 2022.

Institute For Policy Analysis Of Conflict, Pencarian Negara Islan Indonesia: Ragam Rupa DI/NII, 1.

304



D. A. Fererli, R. A. Ramadan — Gagasan Islam Progresif Abdurrahman Wahid dan Relevansinya dengan Kemunculan NII
di Minangkabau: 303-324

Densus 88 Anti Teror masih menemukan masyarakat yang terlibat dalam jaringan teror Negara
Islam Indonesia.? Peristiwa ini menandakan dinamika jaringan Negara Islam Indonesia tidak
pernah padam dan menuntut kewaspadaan berkelanjutan.

Gus Dur sebagai tokoh nasional yang dikenal sebagai penggagas pluralisme dan
multikulturalisme di Indonesia dengan pendekatan nilai-nilai Islam progresif sangat menolak
berdirinya Negara Islam Indonesia.” Menurut Gus Dur, kejayaaan Islam tidak terletak pada
pelembagaan nilai-nilai Islam dalam bentuk sistem politik atau hukum formal, melainkan
dalam kemampuannya berkembang secara kultural.! Jika memang begitu, muncul sebuah
pertanyaan, apakah ide-ide Islam progresift Gus Dur masih relevan dengan kondisi
masyarakat Indonesia saat ini, khususnya Minangkabau?

Tentu saja masih sangat relevan, sebagaimana yang dikatakan oleh beberapa tokoh
berikut; Menurut KH Fawaid As’ad Samsul Arifin, generasi muda harus dibentengi dengan
pemahaman tentang pemikiran Gus Dur agar terhindar dari aliran keagamaan yang
merusak.!! Menurut M Yusuf Chudlori, Gus Dur adalah sumber inspirasi bagi pesantren
yang telah menebarkan nilai-nilai demokrasi kepada ulama dan santri dan mampu membuka
mata hati mereka tentang keterkaitan antara Islam, kebangsaan, dan kemanusiaan.!2

Menurut Bisri Adib Hatani, pemikiran Gus Dur mengajarkan sekaligus
mencontohkan bagaimana ber-Islam dalam konteks keindonesiaan.!> Gus Dur memandang
dan meyakini perbedaan adalah rahmat, sunnatullah (telah digariskan Allah). Perbedaan
itulah yang membentuk warga Indonesia menjadi bangsa yang terhormat, mandiri, dan
merdeka lahir batin, katanya. Menurut K.H. Wawan Arwani, salah satu nilai yang ditularkan
Gus Dur adalah keterbukaan terhadap penganut agama atau kepercayaan lain.'* Cara hidup
bersama di negara multikultural itulah yang juga disebarkan kepada santri Buntet Pesantren.
Santri diajarkan untuk tidak menyelesaikan persoalan dengan kekerasan dan menegaskan
terorisme yang mengatasnamakan jihad adalah haram.

Berangkat dari beragam pandangan tokoh diatas, dapat disimpulkan bahwa
pemikiran Gus Dur tidak hanya menjadi warisan intelektual, tetapi juga fondasi moral dan
spiritual bagi bangsa Indonesia. Ia menghadirkan paradigma Islam yang sejalan dengan

prinsip kebangsaan, demokrasi, dan kemanusiaan universal. Nilai-nilai yang ditanamkan

8Bonfilio Mahendra, “Densus 88 Ringkus 8 Orang Kelompok NII Di Sumbar,” RMOL.ID Republik
Merdeka, November 21, 2024.

9Nur Asiyah, “Analisis Kritis Pemikiran Pendidikan Progresif Abdurrahman Wahid,” Journal of Islamic
Studies and Humanities 6, no. 1 (2021): 32-43.

10\ ahid, Islamku, Isiam anda, Islam kita, 49.

Aida Farichatul Laila, Gus Dur, Manusia Multidimensional (Deepublish, 2015), 25.

12Laila, 27.

13Laila, 27.

14Laila, 12.

305



D. A. Fererli, R. A. Ramadan — Gagasan Islam Progresif Abdurrahman Wahid dan Relevansinya dengan Kemunculan NII
di Minangkabau: 303-324

Gus Dur melalui pesantren, kebijakan, dan teladan hidupnya menunjukkan bahwa Islam
dapat hadir secara ramah, inklusif, dan penuh penghargaan terhadap perbedaan. Dengan
demikian, pemikiran Gus Dur relevan untuk terus dihidupkan dalam menghadapi
tantangan era kontemporer, khususnya dalam menjaga persatuan bangsa di tengah

dinamika global yang dipenuhi fragmentasi sosial dan ideologis.
Dengan begitu, pertanyaan pokok yang akan dijawab dalam penelitian ini adalah

apa saja ide-ide Islam progresif Gus Dur? dan Bagaimana Relevansinya dengan kemunculan
kelompok jaringan teror Negara Islam Indonesia di Minangkabau?. Adapun tujuan
penelitian ini adalah memberikan penjelasan ilmiah tentang ide-ide Islam progresif Gus Dur
dan memperlihatkan relevansi ide-ide Islam progresift Gus Dur dalam mencegah

kemunculan kelompok jaringan teror Negara Islam Indonesia di Minangkabau.

METODE PENULISAN

Artikel ini menggunakan metode penelitian kualitatif, dengan jenis penelitian
kepustakaan (Library Research) dan penelitian lapangan (Field Research). metode atau teknik
pengumpulan data yang digunakan adalah teknik trianggulasi; observasi, wawancara, dan studi
dokumen. Data dalam penelitian ini terdiri dari data primer dan sekunder. Data primer berasal
dari karya langsung Abdurrahman Wahid yaitu Isiamku,Islam Anda, Iskam Kita, dan hasil observasi
serta wawancara. Sedangkan data sekunder diperoleh dari sumber sumber atau data berupa
tulisan-tulisan yang berkaitan dengan pemikiran Abdurrahman Wahid dalam bentuk buku, jurnal,
majalah, dan sebagainya. Lokasi penelitian di Minangkabau (Sumatra Barat) Data yang diperoleh
kemudian dianalisis dengan metode analisis milik Miles dan Haberman yang terdiri dari tiga
tahapan; reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan.!5

DISKUSI

Biografi Abdurrahman Wahid
Abdurrahman Wahid (1940-2009), yang dikenal sebagai Gus Dur lahir ialah

seorang intelektual Muslim yang tumbuh dalam lingkungan pesantren dan dibawah
naungan keluarga ulama. Lahir di Jombang, pada tanggal 7 September 1940. Gus Dur
merupakan cucu dari pendiri NU, Kyai Haji Hasyim Asy’ari (1875-1947). Ayah Gus Dur,
Abdul Wahid Hasyim (1914-1953) adalah seorang menteri negara tanpa portofolio,
penasihat Kementerian Agama di setidaknya salah satu kabinet awal tahun 1945-1946, dan

15Mathew B Miles et al., Analisis Data Kualitatif: Bukn Sumber Tentang Metode-Metode Barn (Penerbit
Universitas Indonesia (UI-Press), 1992), 90.
306



D. A. Fererli, R. A. Ramadan — Gagasan Islam Progresif Abdurrahman Wahid dan Relevansinya dengan Kemunculan NII
di Minangkabau: 303-324

akhirnya menjadi menjadi Menteri Urusan Agama sepanjang tahun 1949-1952.16 Baik
ayahnya Kyai Wahid Hasyim dan Kakeknya Kyai Hasyim Asy’ari adalah sosok yang
dihormati dalam masyarakat kelas menengah perkotaan karena keterlibatan erat mereka
dengan gerakan nasionalis yang memimpin perjuangan revolusioner melawan Belanda
setelah berakhirnya perang dunia kedua. Karena itu, keduanya dikenang secara resmi
sebagai Pahlawan Nasional lainnya, dan juga diperingati dalam nama jalan di Jakarta Pusat.!?
Tidak hanya ayah dan kakeknya tetapi Gus Dur juga beberapa kali diajukan hampir setiap
tahunnya sejak pertama kali yaitu pada tahun 2010 untuk diberikan gelar pahlawan oleh
berbagai politisi dan tokoh masyarakat.

Gus Dur memulai pendidikannya dari jenjang sekolah dasar dan sekolah menengah
pertama di Jakarta, tepatnya di Sekolah Menengah Ekonomi Ekonomi Pertama (SMEP).
Setelah itu, ia memutuskan untuk mendalami ilmu agama dengan menjadi santri di
pesantren Al-Munawwuir di Krapyak, Yogyakarta, yang diasuh oleh KH. Ali Ma’sum, dan
menyelesaikan pendidikannya di sana pada tahun 1957. Perjalanan intelektual
keagamaannya kemudian berlanjut ke Pesantren Tegalrejo di Magelang, Jawa Tengah, serta
ke Pesantren Tambakberas di Jombang, Jawa Timur. Sekitar tahun 20 tahun, Gus Dur aktif
mengajar para santri. Salah satu muridnya pada masa itu adalah Sinta Nuriyah, yang kelak
menjadi pendamping hidupnya.!8

Pada tahun 1963, Gus Dur berangkat ke tanah suci untuk menunaikan ibadah haj,
setelah itu berlanjut ke Mesir untuk melanjutkan pendidikan di Universitas Al-Azhar
dengan mendapatkan beasiswa dari Departemen Agama. Selama menempuh pendidikan di
Universitas Al-Azhar, Gus Dur menuai kekecewaan lantaran perlakuan kampus yang
memasukkannya ke kelas pemula, bersama para calon mahasiswa yang belum mempuyai
pengetahuan tentang bahasa Arab. Hal ini tentu tidak sesuai dengan kualifikasi Gus Dur
yang hidup di lingkungan pesantren yang penuh dengan nuansa pendidikan agama. Saat
berusia 4 tahun ia sudah diajari oleh ibunya ilmu al-Qur’an dan bahasa Arab dan terus
diperdalamnya hingga sudah mampu berbahasa arab secara fasih sekaligus memahami ilmu
bahasanya. Karena kekecewaannya, Gus Dur tidak masuk kelas dan akhirnya gagal naik
kelas.?®

16Nathan Franklin, “Gus Dur’s Enduring Legacy: Accruing Religious Merit in the Afterlife,” Politics
and Governance 12 (Match 2024): 4, https://doi.org/10.17645/ pag.7874.

V"Greg Barton, Abdurrabman Wabid: Muslim Democrat, Indonesian President (University of Hawaii Press,
2002), 38.

18Athoillah Islamy, “Landasan Filosofis Dan Corak Pendekatan Abdurrahman Wahid Tentang
Implementasi Hukum Islam Di Indonesia,” A~Adalab: Jurnal Hukum Dan Politik Islam 6, no. 1 (2021): 59.

YFEko Setiawan, “Pemikiran Abdurrahman Wahid Tentang Prinsip Pendidikan Islam Multikultural
Berwawasan Keindonesiaan,” Ednkasia Islamika 2, no. 1 (2017): 186-92.

307



D. A. Fererli, R. A. Ramadan — Gagasan Islam Progresif Abdurrahman Wahid dan Relevansinya dengan Kemunculan NII
di Minangkabau: 303-324

Gus Dur lebih memilih menghabiskan waktu selama tiga tahun disana dengan
banyak meluangkan waktunya untuk mengunjungi berbagai perpustakaan yang ada di Mesir
karena kegemarannya dalam membaca yang tumbuh sedari lama. Di Mesir jugalah ia
melaksanakan pernikahannya dengan Sinta Nuriyah yang merupakan anak dari H.
Muhammad Sakur. Dari pernikahannya dengan Sinta Nuriyah, ia telah dikaruniai empat
orang anak, yaitu Alissa Qothrunnada Muawarah, Zannuba Arifah Chafshoh, Annita
Hayatunnufus, dan Inayah Wulandari.20

Tidak lulus di Universitas Al-Azhar, Gus Dur akhirnya memutuskan untuk pindah
ke Fakultas Seni di Universitas Baghdad dan menunjukkan keseriusannya dalam menempuh
studi hingga selesai. Ia juga bersentuhan dengan karya-karya dari orientalis Barat, namun
dari sisi spiritualitas ia mendalamu ajaran tasawuf Imam Junaid Al-Baghdadi, yang
merupakan salah satu pendiri aliran tasawuf yang merupakan ajaran yang diikuti oleh
mayoritas jamaah NU. Setelah menamatkan studinya di Baghdah, Gus Dur juga
melanjutkan studinya ke Eropa, didukung dengan kemampuannya dalam menguasai
berbagai bahasa, Gus Dur menetap di Belanda selama enam bulan lamanya yang kemudian
mempelopori pendirian perkumpulan pelajar Muslim Malaysia dan Indonesia yang ada di
Eropa.!

Pada tahun 1971, Gus Dur akhirnya kembali ke Indonesia. Gus Dur menjadi salah
satu tokoh intelektual Indonesia yang pemikirannya sangat dihormati dan menjadi
kontribusi berharga untuk bangsa. Ia merupakan sosok yang sangan spiritualis dan banyak
memegang Amanah berupa jabatan lantaran kegemilangannya sebagai tokoh yang disegani.
Hal ini terlihat dari berbagai pengalaman yang dilihat dari rekam jejaknya setelah kembali
ke Indonesia. Pada tahun 1972-1974, Gus Dur kembali dalam dunia mengajar yaitu menjadi
dosen dan dekan Fakultas Ushuluddin di Universitas Hasyim Asy’ari (UNHASY), saat ini
telah berubah nama menjadi Institut Keislaman Hasyim Asy’ari IKAHA) yang terletak di
Jombang. Pada tahun 1975-1979, ia dipercaya untuk menjadi sekretaris umum pondok
pesantren Tebuireng, Jombang. Selama masa ini, Gus Dur terlibat dalam kepemimpinan
nasional NU. Ia juga pernah menjadi dosen IAIN Syarif Hidayatullah, sebelum akhirnya
mendirikan pesantren Ciganjur, di Jakarta Selatan.?2

Gus Dur juga aktif selama 15 tahun menjabat sebagai ketua umum Pengurus Besar
Nadhatul Ulama (NU). Selama 15 tahun kepemimpinan popularitasnya dinilai sering

20Firdaus Syah, “Tradisi Keintelektualan Pemikiran Dan Biografi Abdurrahman Wahid (Gus Dur),”
EDU-RILIGIA: Jurnal Ilmu Pendidikan Islam Dan Keagamaan 5, no. 2 (2022): 118.
21Halimatus Sa’diyah and Sri Nurhayati, “Pendidikan Perdamaian Perspektif Gus Dur: Kajian
Filosofis Pemikiran Pendidikan Gus Dur,” TAADRIS: Jurnal Pendidikan Islam 14, no. 2 (2019): 177.
228aoki Saoki, “Islam Dan Negara Menurut M. Natsir Dan Abdurrahman Wahid,” A/-Daulab: Jurnal
Hukun Dan Perundangan Islam 4, no. 02 (2014): 355.
308



D. A. Fererli, R. A. Ramadan — Gagasan Islam Progresif Abdurrahman Wahid dan Relevansinya dengan Kemunculan NII
di Minangkabau: 303-324

mengalami pasang surut. Pada 23 Juli 1998 pasca reformasi ia mendirikan sebuah Partai
yang bernama Partai Kebangkitan Bangsa (PKB) yang mengantarkannya pada kursi
kepresidenan pada tahun 1999 atas dukungan partainya yang didirikannya sendiri dan juga
partai-partai Islam lainnya. Gus Dur menjabat sebagai presiden keempat Indonesia (1999-
2001). Gus Dur memiliki jiwa patriotisme yang tinggi yang terepresentasi dalam sikap dan
perilakunya yang ingin memajukan bangsa dan negara dengan nilai-nilai humanisme dalam
setiap tindakan yang dilakukannya.??

Selama masa kepresidenannya yang singkat (20 Oktober 1999 hingga 23 Juli 2001)
ia menunjukkan sikap pluralisme dan toleransi yang tinggi, ia menghapus undang-undang
1967 yang membatasi tradisi Tionghoa Indonesia, mencoba menghapus larangan
komunisme, dan mengadakan dialog damai dengan Aceh dan Papua Barat Dia juga berhasil
"menjinakkan" militer, memisahkan militer dari polisi, mendorong militer keluar dati
parlemen, memajukan otonomi daerah yang diprakarsai oleh pendahulunya Presiden
Habibie, dan mencoba mempercepat undang-undang korupsi dengan mengusulkan agar
mereka yang didakwa melakukan korupsi dianggap bersalah sampai terbukti tidak
bersalah.?4 Abdurrahman Wahid atau Gus Dur mengembuskan nafas terakhirnya pada usia
69 tahun, pada tanggal 30 Desember 200925, di Rumah Sakit Cipto Mangunkusumo, Jakarta.

Prinsip Pluralisme Abdurrahman Wahid

Pluralisme merupakan suatu pandangan yang mengakui serta meyakini keberadaan
perbedaan dalam masyarakat, baik dalam aspek agama, ras, etnis, budaya, hingga adat
istiadat. Dalam membahas konsep pluralisme, Gus Dur kerap mengaitkannya dengan isu
keagamaan, lantaran agama sering dijadikan alat oleh kelompok mayoritas untuk secara
terselubung menekan dan mendominasi kelompok minoritas. Komitmen Gus Dur
terhadap nilai-nilai pluralisme tercermin dari keberpihakannya pada kelompok minoritas
dan non-muslim. Serta keterbukaannya dalam menjalin kerja sama lintas agama dan
golongan, termasuk dengan umat Kristen, Hindu, Buddha, maupun berbagai kelompok
dalam Islam sendiri.2

Sebagai salah satu tokoh yang sangat gigih dalam memperjuangkan serta
menyuarakan toleransi beragama dalam masyarakat majemuk, Gus Dur memandang bahwa

toleransi bukanlah suatu hal yang hanya berkenaan dengan epistemologi, melainkan juga

ZRifani Raniasati et al., “Hubungan Islam Dan Negara Dalam Perspektif Abdurrahman Wahid,”
Aglania 13, no. 2 (2022): 194.
24Franklin, “Gus Dur’s Enduring Legacy,” 4.
ZMunawar Ahmad, Ijtibad Politik Gus Dur; Analisis Wacana Kritis (Lkis Pelangi Aksara, 2010).v.
%Indo Santalia, “KH Abdurrahman Wahid: Agama Dan Negara, Pluralisme, Demokratisasi, Dan
Pribumisasi,” Jurnal Al Adyaan; Jurnal Sosial Dan Agama 1, no. 02 (2015): 142.
309



D. A. Fererli, R. A. Ramadan — Gagasan Islam Progresif Abdurrahman Wahid dan Relevansinya dengan Kemunculan NII
di Minangkabau: 303-324

persoalan aksiologi dari konsep-konsep yang bersifat normatif dalam Islam. Sehingga
memahami toleransi bagi Gus Dur tidaklah dapat lepas dari prinsip pluralisme. Jika
pluralisme berfokus kepada penerimaan terhadap kenyataan keberagaman agama, maka
toleransi menekankan pada sikap dan perilaku yang tepat dalam menyikapi keberagaman
tersebut.2” Bagi Gus Dur, kesadaran pluralistik adalah hal yang harus dipelihara karena
kesadaran seperti ini sesuai dengan tujuan diutusnya Nabi Muhammad SAW yaitu untuk
membawa persaudaraan di antara sesama manusia.?

Gus Dur sangat menaruh perhatian terhadap pluralisme sebagai dasar yang
menginspirasi toleransi dan penghormatan terhadap kemajemukan. Baginya, menanamkan
pluralisme terhadap bangsa dan negara tidak cukup tercermin dalam dinamika hidup damai
berdampingan, lantaran hal ini masih rawan menimbulkan kesalah pahaman dan
perselisihan antar individu dan kelompok masyarakat sehingga terus berlanjut hingga
munculnya disintegrasi. Dalam menerapkan pluralisme, dibutuhkan kesadaran untuk saling
berdialog dan saling mengenal dengan baik sehingga menciptakan harmonisasi dalam
masyarakat. Harmonisasi masyarakat Indonesia inilah yang menajdi tujuan utama dalam
gagasan Gus Dur tentang Pluralisme. Hal ini tentunya disebabkan oleh keragaman
Indonesia. Namun dalam menyuarakan pemikiran ini, Gus Dur harus menuai efek negatif
untuk dirinya sendiri, yaitu harus berhadapan dengan mereka yang ingin merusak
keberagaman negara ini.?

Keberagaman yang ada dipahami Gus Dur sebagai sunnatullah yang tidak ada
satupun yang boleh untuk mengubahnya. Keberagaman ini jika mampu dikelola dengan
baik, maka akan tumbuh rasa saling menghormati dan harmonisasi dapat terwujud di
kalangan anak bangsa. Gus Dur sangat menjunjung toleransi dan menghormati pengikut
agama lain dan tetap teguh dalam keyakinannya terhadap ajaran yang dibawa oleh
Rasulullah SAW, ia sepenuhnya menghormati keyakinan orang lain dan mudah untuk
berbaur dengan pengikut agama lain di negeri ini. Kesadaran pluralistik ini didasari oleh
pemahamannya terhadap ayat Al-Qur’an yang dikutipnya dalam artikelnya yang berjudul
“Islam dalam Diskursus Ideologi, Kultural dan Gerakan”, tertulis di ayat tersebut bahwa,30
“Bagi kalian agama kalian dan bagiku agamaku (lakum dinu kum wa liyadin)” (QS al-Kafirun
[109]:6). Hal ini menandakan bahwa Gus Dur adalah sosok yang terbuka terhadap
perkembangan intelektual namun tetap berpegang teguh kepada sumber ajaran Islam.

2ISwardiyamsyah Swardiyamsyah, “Pemikiran Abdurrahman Wahid Tentang Toleransi Beragama,”
Al-Irsyad: Jurnal Pendidikan Dan Konseling 7, no. 1 (2019): 155.

28\Wahid, Islambkn, Islam anda, Islam kita, 14.

29Khoirun Nisa Nur‘Aini, Abid Nurhuda, and Ali Anhar Syi’bul Huda, “Pluralism In The Perspective
Of Kh Abdurrahman Wahid: An Introduction To Multicultural Education,” Bidayah: Studi Imu-Linn Keislaman,
2023, 235.

30Nur‘Aini, Nurhuda, and Huda, 237.

310



D. A. Fererli, R. A. Ramadan — Gagasan Islam Progresif Abdurrahman Wahid dan Relevansinya dengan Kemunculan NII
di Minangkabau: 303-324

Prinsip pluralisme ini menjadikan Gus Dur memiliki sejumlah ide-ide yang
berkenaan dalam membangun toleransi untuk menunjukkan wajah Islam yang progresif
dan moderat. Perlu untuk diketahui bahwasannya Islam Progresif adalah istilah umum yang
mengacu pada aliran pemikiran Islam yang sekaligus dapat digambarkan sebagai liberal,
moderat, atau puritan. Islam Progresif berisi untaian pemikiran yang dikembangkan oleh
kaum muslim untuk menentang status quo, baik secara teologis, sosial, maupun politik.
Islam Progresif juga sering dikaitkan dengan upaya penafsiran kembali ajaran Islam agar
lebih sesuai dengan zaman, nilai-nilai demokrasi, hak asasi manusia, dan keadilan sosial.3!

Kemudian, Islam moderat adalah paham keagamaan yang menekankan sikap
seimbang (fawassuth), adil (7'#dal), toleran (fasamub), dan menghindari sikap ekstrem dalam
memahami serta mengamalkan ajaran Islam. Dalam konteks ini, Islam moderat tidak hanya
berpijak pada prinsip normatif al-Qur'an dan Sunnah, seperti konsep wmmatan wasathan
(umat pertengahan), tetapi juga mengedepankan dialog, penghargaan terhadap
keberagaman, serta keterbukaan terhadap budaya lokal sepanjang tidak bertentangan
dengan prinsip dasar Islam. Islam moderat menghargai pluralitas, menolak kekerasan, serta
menjunjung nilai-nilai kemanusiaan dan perdamaian, seperti yang ditunjukkan dalam
sejarah Walisongo, serta oleh organisasi seperti NU dan Muhammadiyah yang memadukan

nilai-nilai keislaman dengan kearifan lokal demi menjaga harmoni sosial.3?
Ide-Ide Abdurrahman Wahid dalam Membangun Toleransi

Penolakan terbadap Gagasan Negara Islam (Formalisasi, 1deologisasi, dan Syariatisasi Islam)

Salah satu benang merah pemikiran penting Gus Dur dalam ketidak setujuannya
terhadap gagasan negara Islam adalah penolakannya terhadap formalisasi, ideologisasi, dan
syariatisasi Islam dalam kehidupan berbangsa dan bernegara. Menurut Gus Dur, kejayaaan
Islam tidak terletak pada pelembagaan nilai-nilai Islam dalam bentuk sistem politik atau
hukum formal, melainkan dalam kemampuannya berkembang secara kultural? Ia lebih
mengapresiasi pendekatan kultural terhadap agama (cultralization of Islam) dari pada
menjadikannya sebagai ideologi politik. Bagi Gus Dur jika agama dipahami hanya secara
sempit sebagai bagian dari insitutsi formal, maka nilai-nilai kultural agama yang seharusnya
hidup dalam masyarakat seperti etika, spiritualitas, dan kebijaksanaan akan terpinggirkan.

Sehingga akibatnya agama justru bisa menjadi alat kekuasaan dan membatasi proses

31Kamaruzzaman Bustamam-Ahmad, “Contemporary Islamic Thought in Indonesian and Malay
World: Islam Liberal, Islam Hadhari, and Islam Progresif,” Journal of Indonesian Isiam 5, no. 1 (2011): 118-22.
32Asep Abdurrohman Abdurrohman, “Eksistensi Islam Moderat Dalam Perspektif Islam,” Rausyan
Fikr: Jurnal Pemikiran Dan Penceraban 14, no. 1 (2018): 29-39.
33\Wahid, Islambkn, Islam anda, Islam kita, 49.
311



D. A. Fererli, R. A. Ramadan — Gagasan Islam Progresif Abdurrahman Wahid dan Relevansinya dengan Kemunculan NII
di Minangkabau: 303-324

demokratisasi.%. Siswanto dan Fakhruddin, menyoroti bahwasanya penanaman nilai-nilai
dan ajaran Islam adalah poin penting yang ingin disampaikan Gus Dur.3

Sikap kritisnya terhadap formalisasi Islam terlihat bagaimana ia menolak terhadap
penafsiran literal terhadap ayat “udkbuluu fi al-silmi kaffah”. Sementara disisi kelompok Islam
formalis menafsirkan alsilmi  sebagai “Islam” dan menjadikannya dasar untuk
memperjuangkan penerapan sistem Islam secara menyeluruh, sementara Gus Dur yang
menolak penafsiral literal mengartikannya sebagai “perdamaian”.’¢ Perbedaan penafsiran
ini dinilai Gus Dur akan memiliki implikasi yang sangat luas. Jika Islam dimaknai secara
formal sebagai sistem politik atau hukum, upaya menerapkannya akan cenderung
mengabaikan realitas plural di masyarakat Indonesia, bahkan menempatkan warga non-
muslim sebagai warga negara kelas dua. Bagi Gus Dur, menjadi seorang muslim yang baik
tidaklah mensyaratkan komitmen pada sistem formal negara Islam, melainkan cukup
dengan menjalankan prinsip-prinsip keimanan, melaksanakan Islam secara utuh, menolong
sesama, menjaga profesionalisme, serta bersikap sabar dalam menghadapi ujian kehidupan.
Dengan demikian, formalisasi Islam bukanlah ukuran utama ketakwaan dan kesalehan.3”

Jika pemikiran Gus Dur hendak dibandingkan oleh tokoh lain yang memiliki
prinsip berlawanan dengannya dalam gagasan berdirinya negara Islam, tokoh tersebut ialah
Yusuf Qaradhawi (1926-2022) seorang ulama Mesir yang sangat mendukung berdirinya
negara Islam di negara yang masyarakatnya mayoritas muslim. Yusuf Qaradhawi sangat
menyesalkan keadaan negara-negara mayoritas Muslim saat ini yang lebih memilih
sekularisme (memisahkan agama dari negara) dari pada membentuk negara Islam.’
Pandangan ini tentu berbeda dengan pemikiran Gus Dur yang mencoba untuk tetap
bersikap adil dengan menghindari terjadinya pengabaian terhadap hak non-muslim,
meskipun Indonesia termasuk negara yang mayoritas masyarakatnya memeluk agama Islam.

Menurut Mak Datuak Ali, mengutip dari pandangan ninik mamak Masyarakat
Minangkabau, Islam sudah menyatu dengan adat, kehidupan sosial sudah diatur selaras
dengan nilai-nilai adat dan agama, pendirian negara Islam hanya akan memunculkan
perpecahan kembali dikalangan masyarakat Minangkabau seperti konflik antara kaum adat
dan kaum paderi. Penolakan Gus Dur tidak hanya terbatas pada formalisasi, melainkan
mencakup ideologisasi Islam, menurutnya, menjadikan Islam sebagai ideologi politik adalah

langkah yang bertentangan dengan karakter Islam di Indonesia, yang tumbuh dan

34\Wahid, Islambkn, Islam anda, Islam kita, 56.

3M Siswanto and M Anas Fakhruddin, “Islam Kosmopolitan Gus Dur Dalam Konteks Sosio-
Keagamaan Di Indonesia,” Journal of Islamic Thought and Philosophy 1, no. 1 (2022): 16.

36\Wahid, Islambkn, Islam anda, Islam kita, 3.

37\Wahid, Islam#kn, Islam anda, Islam kita, xvii.

38Risky Aulya Ramadan and Shofiyullah Muzammil, “Democracy as Political Jihad: Evaluating Yusuf
Qaradhawi’s Vision and Its Application in Indonesia,” Isiamic Thought Review 2, no. 1 (2024): 18.

312



D. A. Fererli, R. A. Ramadan — Gagasan Islam Progresif Abdurrahman Wahid dan Relevansinya dengan Kemunculan NII
di Minangkabau: 303-324

berkembang dalam ekspresi budaya masyarakat yang moderat dan terbuka. Sementara, Gus
Dur melihat bahwa ideologisasi Islam akan mendorong umat pada sikap politisasi agama
berlebihan, serta penafsiran yang sempit dan radikal terhadap teks keagamaan. Hal ini tentu
tidak selaras dengan Islam Indonesia yang lebih menekankan nilai-nilai spiritual dan sosial
dalam kehidupan sehari-hari ketimbang wacana ideologis.?”

Salah satu implikasi dari penolakannya terhadap ideologisasi Islam ialah
penolakannya terhadap upaya menjadikan Islam sebagai ideologi alternatif pengganti
Pancasila, serta penolakannya terhadap gerakan untuk menghidupkan kembali Piagam
Jakarta. Dalam konteks syariatisasi Islam, Ia juga mengkritik sejumlah pemerintah daerah
dan DPRD yang memberlakukan peraturan daerah berbasis syariat Islam karena langkah
langkah tersebut baginya bersifat ahistoris.*0

Penolakannya terhadap formalisasi, ideologisasi, dan syariatisasi Islam ialah
berpijak pada pandangannya bahwa Islam tidak memiliki konsep baku mengenai bentuk
negara, bahkan ia menyampaikan bahwa dia telah berusaha mencari bagaimana konsep
negara Islam, namun sepanjang hidupnya ia tidak dapat menemukannya. Kesatuan Islam
dan politik bagi Gus Dur tidaklah harus diwadahi oleh suatu negara Islam. bagi Gus Dur
negara Islam tidaklah berbeda dengan negara ideologis lain seperti fasisme dan komunisme.
Sifat ideologis ini menempatkan Islam sebagai ideologi selayaknya komunisme yang dimana
sering ditemukan dalam negara ideologis bahwa tata pemerintahan dan pola kebijakan
keluar dari kacamata ideologi dan pada akhirnya cenderung tidak sesuai dengan kebutuhan
mendasar rakyat itu sendiri.4!

Ketidaksetujuannya dalam gagasan negara Islam juga melahirkan dua argumentasi
utamanya dalam penolakan gagasan negara Islam tersebut. Argumennya yang pertama, ialah
dalam sejarah Islam tidak ada sistem baku dalam pergantian kepemimpinan. Hal ini terlihat
bagaimana kepemimpinan Nabi Muhammad setelah wafat diganti oleh para khalifah
dengan cara pemilihan yang berbeda-beda mulai dari bai’at hingga pemilihan yang
diserahkan oleh sebuah dewan yang beranggotakan sedikit orang saja.*?

Argumennya yang kedua, ialah Gus Dur menilai bentuk negara dalam Islam tidak
memiliki konsep yang jelas. Hal ini disebabkan nabi Muhammad tidak pernah memberikan
panduan pasti tentang struktur negara Islam yang ideal, apakah berbentuk negara kota (czty
state) seperti Madiah, ataukah dalam skala negara bangsa (nation state). Hal ini memperkuat

39Wahid, xviii.
40Wahid, xviii.
#8yaiful Arif, “Moderasi Beragama Dalam Diskursus Negara Islam: Pemikiran KH Abdurrahman
Wahid,” Jurnal Bimas Islam 13, no. 1 (2020): 86.
4“2Maghfur Ahmad, Gus Dur: Islam, Negara, & Isu-Isu Politik, 1st ed. (Pekalongan: Scientist Publishing,
2020), 105.
313



D. A. Fererli, R. A. Ramadan — Gagasan Islam Progresif Abdurrahman Wahid dan Relevansinya dengan Kemunculan NII
di Minangkabau: 303-324

Gus Dur bahwa menjadikan Islam sebagai dasar formal negara bukan hanya tidak memiliki
historis dan teologis yang kuat, tetapi juga beresiko mengingkari semangat inklusisvitas dan
keadilan sosial yang dijunjung oleh Islam itu sendiri.*?

Dengan demikian, Abdurrahman Wahid atau Gus Dur tidak melihat Islam sebagai
ideologi negara yang harus diformalisasikan secara politik. Ia juga tidak yakin terhadap
formalisme Islam seperti penerapan simbol-simbol syariat secara struktural dapat mewakili
Islam yang sesungguhnya. Dan apabila dicermati hal ini juga berkaitan dengan prinsip
pluralisme dan semangat toleransi yang digaungkan oleh Gus Dur, kekhawatiran Gus Dur
terhadap ketidakadilan yang akan diperoleh warga non-muslim juga ikut menambah
ketidaksetujuannya terhadap berdirinya negara islam di Indonesia yang memiliki fakta dan

realitas majemuk.

Pribumisasi Isiam

Dalam soal yang berkaitan antara Islam dan masalah sosial budaya, segenap ajaran agama
yang telah diserap oleh kultur lokal tetap dipertahankan dengan bingkai lokalitas, inilah yang
disebut oleh Gus Dur sebagai “Pribumisasi Islam”. Pribumisasi Islam adalah gagasan yang lahir
akibat dari fenomena pengecaman dari gerakan Islam Puritan yaitu kelompok fundamentalis
terthadap penerapan ajaran-ajaran Islam yang bersinergi dengan budaya dan tradisi.
Ketidaknyamanan ini memunculkan gagasan Pribumisasi Islam oleh Gus Dur sekitar tahun 1980-
an. Lebih lanjut Gus Dur memaparkan bahwa konsep Pribumisasi Islam berangkat dari
kebutuhan untuk menggambarkan relitas keberagaman masyarakat yang membentuk identitas
Islam sejak Islam datang ke pulau-pulau yang ada di Indonesia#* Menurut Dwijayanto,
Pribumisasi Islam dinilai bukanlah hal yang benar-benar baru dalam konteks kearifan lokal, karena
ini adalah penyegaran ide-ide yang diadopsi dari semangat yang diajarkan oleh Walisongo dalam
dakwahnya di Nusantara. 45

Dengan gagasan Pribumisasi Islam, Gus Dur ingin mengingatkan kaum muslim akan
pentingnya mempertimbangkan situasi-situasi lokal dalam rangka penerapan ajaran-ajaran Islam
agar Islam di Indonesia tidak terpisah dari konteks kebudayaan, tradisi, dan sebagainya.*¢
Akulturasi semacam ini juga terdapat dalam teori Ibnu Khaldun tentang akulturasi budaya,

4$Muhammad Hasanal Muid, Heri Kusmanto, and Indra Fauzan, “Perbandingan Konsep Negara
Islam: Analisis Pemikiran Syekh Taqiyuddin An-Nabhani Dan KH. Abdurahman Wahid,” PERSPEKTIF 12,
no. 1 (2023): 203—4.

44Moh. Ashif Fuadi et al., “Religious Moderation in the Context of Integration between Religion and
Local Culture in Indonesia,”  Journal — of AlFTamaddun 19, no. 1  (June 2024): 51,
https://doi.org/10.22452/JAT.vol19nol.4.

4Arik Dwijayanto, “Pribumisasi Islam Nusantara: Antara Nalar Beragama Dan Gerakan Sosial
Keagamaan Di Indonesia,” QAILAMUNA: Jurnal Pendidikan, Sosial, Dan Agama 9, no. 02 (2017): 75.

46 Ahmad, Gus Daur: Islans, Negara, & Lsu-Lsu Politik, 85.

314



D. A. Fererli, R. A. Ramadan — Gagasan Islam Progresif Abdurrahman Wahid dan Relevansinya dengan Kemunculan NII
di Minangkabau: 303-324

menurut Ibnu Khaldun bahwa secara hakikat, manusia adalah makhluk yang senantiasa
mengalami proses akulturasi. Hal ini menunjukkan bahwa dorongan untuk berakulturasi tidak
semata-mata bersumber dari sifat Islam yang dinamis dan kontekstual, tetapi juga berasal dari
karakter dasar manusia yang memiliki kecenderungan untuk menyesuaikan diri dengan budaya
yang berkembang di sekitarnya.*?

Lebih lanjut, Pribumisasi juga merupakan kritik Gus Dur terhadap “Arabisasi” yang juga
diungkapkannya pada tahun 1980-an, Gus Dur meminta untuk wahyu Tuhan dapat dipahami
secara kontekstual, yang mencakup kesadaran hukum dan rasa keadilannya. Sehingga dapat
katakanaan bahwa Pribumisasi Islam ialah upaya untuk melakukan rekonsilisasi Islam dengan
kekuatan-kekuatan budaya setempat, agar budaya tidak hilang. Dengan demikian, Pribumisasi
Islam dilihat sebagai suatu kebutuhan lokal dalam merumuskan hukum-hukum agama, tanpa
merubah hukum itu sendiri, hal ini dilakukan untuk mempergunakan peluang yang disediakan
oleh variasi pemahaman nash, namun tetap memberikan peranan kepada ushul figh dan gaidab figh.
Sehingga Pribumisasi Islam bukanlah sebuah upaya untuk menghindari polarisasi antara agama
dengan budaya setempat. Pribumisasi Islam juga bukan semacam mensubordinasikan Islam
dengan budaya lokal, karena dalam pribumisasi Islam harus tetap pada sifat Islam yang teguh 48

Proses perjumpaan Islam dengan realitas kebudayaan tidak dimaksudkan untuk
mengubah ajaran Islam itu sendiri, melainkan hanya menyentuh pada bentuk-bentuk lahiriah dari
praktik keberagamaan. Oleh sebab itu, yang perlu di pribumisasi ialah ekspresi budaya dalam
kehidupan Islam, bukan substansi ajarannya. Bagi Gus Dur, Islam harus tetap menjaga esensinya
di mana pun ia berada, namun bentuk luarnya tidak harus seragam. Dengan demikian, diperlukan
adanya titik temu antara nila-nilai Islam dan budaya lokal.#?

Dalam konteks gagasan pribumisasi Islam, Gus Dur menyamakan ucapan assalanmiu aikurmn
dengan ungkapan seperti ablan wa sablan atau shabab al-khair. Baginya, ucapan salam Islam tersebut
dapat digantikan dengan sapaan lokal seperti “selamat pagi” atau “apa kabar”. Pandangan
semacam ini menimbulkan kegelisahan di kalangan ulama Nahdlatul Ulama (NU), sehingga sekitar
200 kiai berkumpul di Pondok Pesantren Darut Tauhid, Arjawinangun, Cirebon, pada 8-9 Maret
1989 untuk mengklarifikasi dan menanggapi pemikiran Abdurrahman Wahid.>0

Namun, terlepas dari berbagai penyataannya yang kontroversial dan mengundang pro
dan kontra, gagasan pribumisasi Islam dapat dijadikan sebagai jalan menuju toleransi, karena
menempatkan Islam dalam ruang sosial yang menghargai pluralitas budaya dan pengaplikasian

4TFuadi et al., “Religious Moderation in the Context of Integration between Religion and Local
Culture in Indonesia,” 51.

48\Wahid, Islambkn, Islam anda, Islam kita, xxx.

49Ainul Fitriah, “Pemikiran Abdurrahman Wahid Tentang Pribumisasi Islam,” Teosofi: Jurnal Tasawnf
Dan Pemikiran Islam 3, no. 1 (October 2015): 48, https://doi.otg/10.15642/teosofi.2013.3.1.39-59.

50A Soheh Mukarom, “Pribumisasi Dalam Pandangan Abdurahman Wahid,” Regious: Jurnal Studi
Agama-Agama Dan Lintas Budaya 2, no. 1 (2017): 69.

315



D. A. Fererli, R. A. Ramadan — Gagasan Islam Progresif Abdurrahman Wahid dan Relevansinya dengan Kemunculan NII
di Minangkabau: 303-324

dalam ajaran Islam. dengan pendekatan ini dapat dinilai bahwa Gus Dur mendorong Islam yang
kontekstual dan terbuka terhadap budaya, menciptakan ruang dialog antara agama dan
kebudayaan serta menolak eksklusivisme agama dan membangun Islam yang damai.

Pembarnan Figh dan Pembelaan Hak Asasi Manusia (HAM)

Gagasan Abdurrahman Wahid atau Gusdur yang merepresentasikan Islam progresif
tidak hanya tetletak pada sikap keterbukaannya terhadap agama dan budaya, tetapi juga terlihat
dalam keberaniannya mengkritik aspek-aspek ajaran Islam klasik yang menurutnya telah
kehilangan relevansinya dengan nilai-nilai kemanusiaan modern. Salah satu aspek paling penting
yang menjadi perhatian serius Gus Dur dalam membangun toleransi ialah persoalan figh klasik
yaitu hukum Islam yang disusun oleh ulama abad pertengahan dimana banyak nilai-nilai yang
sudah tidak sejalan dengan prinsip Hak Asasi Manusia. Maka penting untuk disadari bahwa figh
ialah produk interpretas intelektual terhadap landasan normatif ajaran Islam (al-Qur’an dan Hadis)
di suatu tempat, waktu, maupun kondisi sosial tertentu. Sehingga pendapat figh seringkali bersifat
tidak tunggal meski berpijak kepada teks normatif yang sama.>! Dalam konteks ini, Gus Dur
memposisikan dirlya sebagai pembaru yang mendasarkan pemikiran pada wagashid al-syariab
(tujuan utama syari’at), yang meliputi keadilan, kebebasan dan kemanusiaan.

Menurut Gus Dur, masalah-masalah hak-hak asasi manusia semakin lama terasa
melelahkan untuk dibahas di negara-negara berkembang. Realitas yang terjadi justru secara sinis
menunjukkan berbagai peristiwa yang memprihatinkan dan tersebar luas di berbagai belahan
dunia 52 Ironisnya, isu-isu HAM seringkali terdengar pelanggaran berat terhadap hak asasi manusia
di negara Islam yang membuat Gus Dur mempermasalahkan klaim dari sejumlah pemimpin dan
pemikir dunia Islam yang menyatakan bahwa Islam adalah agama yang paling demokratis dan
amat menghargai hak asasi manusia. Dengan demikian Gus Dur memandang hal ini sebagai bukti
adanya kesenjangan serius antara ajaran Islam sebagai nilai dan praktik hukum Islam dalam bentuk
figh yang diwariskan tanpa pembaruan yang cukup, dan hal ini menuntut umat Islam untuk
mencari mekanisme yang dapat merubah figh agar dapat sejalan dengan perkembangan zaman,
seperti yang tertulis dalam buku “Islamku, Islam Anda, Islam Kita” bahwa:

“Dengan demikian, mau tak mau kita harus menemukan mekanisme untuk merubah

ketentuan figh/hukum Islam, yang secara formal sudah berabadabad diikuti. Tetapi

disinilah terletak kebesaran Islam, yang secara sederhana menetapkan ke imanan kita
hanya kepada Allah dan utusan-Nya sebagai sesuatu yang tidak bisa ditawar lagi. Beserta

S1Athoillah Islamy, “Gender Mainstreaming Dalam Al-Qur’an Dan Hadis Serta Relevansinya
Terhadap Epistemologi Hukum Islam,” Jurnal Hukum Isiam 15, no. 1 (2017): 194.
52KH Abdurrahman Wahid, Prisma Pemikiran Gus Dur (LKIS Pelangi Aksara, 2010), 103.
316



D. A. Fererli, R. A. Ramadan — Gagasan Islam Progresif Abdurrahman Wahid dan Relevansinya dengan Kemunculan NII
di Minangkabau: 303-324

beberapa hukum muhkamat lainnya, kita harus memiliki keyakinan akan kebenaran hal

itu. Apabila yang demikian itu juga dapat diubah-ubah maka hilang lah ke-Islaman kita.”s3

Salah satu contoh paling tajam yang dikemukakan Gus Dur adalah soal hukuman mati
terthadap orang yang murtad atau berpindah agama. Ia menyoroti ketidaksesuaian antara figih
kalsih dan Deklarasi Universal Hak Asasi Manusia (DUHAM), khususnya pada pasal 18 yang
menjamin kebebasan berpikir, beragama, dan berpindah keyakinan. Ia meyatakan jika ketentuan
figh klasik tetap dipertahankan di negeri ini, maka lebih dari 20 juta jiwa manusia Indonesia
berpindah agama dari Islam ke Kristen sejak tahun 1965 haruslah dihukum mati.>* Pernyataan ini
bukanlah sekedar kritik, melainkan sebuah gugatan inteletual terhadap doktrin keagamaan yang
tidak manusiawi. Gus Dur mengajak umat Islam untuk melihat ulang warisan hukum figh dengan
perspektif etika dan kemanusiaan dan memahami bahwasannya Islam memberikan perlindungan
atas hak dasar manusia. Hak itu melingkupi hak hidup, hak beragama, hak kepemilikan, hak
profesi, dan hak berkeluarga yang disebut juga oleh Gus Dur sebagai universalisme Islam.>5

Selain mengenai kebebasan Bergama, Gus Dur juga menyoroti bahwa figh klasik banyak
mengandung ketentuan yang tidak sejalan dengan perkembangan kesadaran kemanusiaan global.
Sebagai contoh, persoalan perbudakan yang dulu dilegalkan dalam al-Qur’an dan Hadis. Kini,
tidak ada satu pun negara muslim yang melegalkan perbudakan. Hal ini membuktikan bahwa figh
bisa dan harus ditinggalkan ketika tidak lagi sesuai dengan prinsip-prinsip keadilan dan martabat
manusia. Gus Dur menilai hal ini sebagai bukti bahwa umat Islam sebenarnya telah, secara diam-
diam, melakukan ijtihad dalam praktik, meskipun seringkali tidak diakui secara teoretis. Sehingga,
bagi Gus Dur jalan keluar dati persoalan-persoalan ketertinggalan pemikiran Islam klasik tetletak
pada jjtithad dengan mempertimbangkan konteks zaman dan kebutuhan manusia modern. Ia
mengutip kaidah penting dalam wshul figh yang meyatakan bahwa, hukum agama sepenuhnya
bergantung pada sebab-sebabnya, jika sebab itu hilang, maka hukum tidak berlaku lagi.>¢

Maka dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa Gus Dur menilai hukum Islam yang
dibelakukan pada masa lalu, seperti hukum murtad atau perbudakan, lahir dalam konteks sosial-
politik tertentu. Jika konteks berubah, maka hukum pun perlu ditinjau ulang. Dengan cara itu,
umat Islam tidak perlu kehilangan keimanan ditengah kehidupan modern. Ia pun menjadikan
prinsip magashid al-syariah (tojuan-tujuan syariat) sebagai acuan penting dalam pembaruan hukum
Islam. meskipun memberikan alternatif baru dalam hukum Islam, Gus Dur tidak menolak figh

53Wahid, Islamku, Isiam anda, Islam kita, 122.
548\Wahid, Islamku, Isiam anda, Islam kita, xxii.
5Muhammad Agqil, “Nilai-Nilai Humanisme Dalam Dialog Antar Agama Perspektif Gus Dur,” A4/
Adpyan: Journal of Religious Studies 1, no. 1 (2020): 54.
56\Wahid, Islamku, Isiam anda, Islam kita, xxiv.
317



D. A. Fererli, R. A. Ramadan — Gagasan Islam Progresif Abdurrahman Wahid dan Relevansinya dengan Kemunculan NII
di Minangkabau: 303-324

sebagai warisan intelektual Islam.>” Namun, ia menolak fanatisme terhadap teks-teks figh tanpa
mempertimbangkan konteks dan nilai-nilai etis yang lebih tinggi.

Pembaruan figh dan ide-ide lainnya dalam mebangun toleransi yang digagas oleh Gus
Dur tidak dapat dipisahkan dari cita-citanya membangun Islam yang toleran dan kontekstual
dengan relitas Indonesia. Baginya, Islam bukan hanya soal ketaatan legal-formal, tetapi juga
tentang bagaimana ajaran itu dapat hidup berdampingan secara damai dalam masyarakat yang
plural. Inilah akar pemikirannya tentang toleransi sebagai bagian dari pembaharuan Islam itu
sendiri. Pemikiran Gus Dur menjadi penanda bahwa Islam bukanlah ajaran yang statis dan
menakutkan, tetapi agama yang terus berkembang seiring dengan zaman, selaras dengan suara
nurani dan semangat zaman. Gus Dur tidak hanya mewariskan gagasan pembaruan hukum Islam,
tetapi juga memberikan contoh nyata bagaimana menjadi muslim yang berpihak kepada minoritas,
dan berani berdiri di garis depan demi membela kemanusiaan. Hal ini merepresentasikan Islam
yang progresif, inklusif, dan penuh toleransi yang harus dirawat hingga masa yang akan
mendatang,

Pada tahun 1980-an Gus Dur pernah mengatakan bahwasanya Minangkabau itu tidak
ada apa-apanya lagi.58 Pernyataan ini memicu kemarahan dan kesan sinis masyarakat Minangkabau
tethadap Gus Dur>® Keadaan ini semakin diperparah dengan sikap Gus Dur yang tidak
menyediakan forum berdialog dengan masyarakat Minangkabau. Sedangkan di Pulau Jawa Gus
Dur sering melakukan dialog dengan masyarakatnya mulai dari seminar, workshop, bedah buku,
pelatihan, diskusi panel, sampai kepada open house, ziarah, haul, istighosah, wiridan, apel akbar,
tablik akbar dan sebagainya.®0

Menyikapi pernyataan Gus Dur tentang Minangkabau, Saafroedin Bahar lebih
memilih bersikap tenang dan realistis dengan mengatakan, perlu sebuah renungan
mendalam, masihkah Minangkabau sekarang ini termasuk dalam apa-apa yang dahulu
pernah diperhitungkan orangr Apalagi sepeninggalan Mohammad Hatta, Muhammad
Yamin, Sutan Syahrir, Hamka, dan Haji Agus Salim tidak ada lagi orang Minangkabau yang
muncul di kancah nasional.6!

Dari pada memikirkan pernyataan Gus Dur tentang Minangkabau yang tidak
terbantahkan, Saafroedin Bahar lebih memilih untuk menghidupkan kembali pemikiran
Gus Dur untuk mencegah munculnya cikal bakal perpecahan di Indonesia seperti gerakan

fundamentalisme dan radikalisme agama.®? Generasi muda harus dibentengi dengan

57Wahid, xxiv.
8Saafroedin Bahar, “Apa Arti Gus Dur Untuk Minangkabau ?,” Rantaunet, n.d.
9 Armaidi Tanjung, Gus Dur Versus Orang Minang, 1 (Kabupaten Padang Pariaman: Pustaka Artaz,
2024).
: 60Armaidi Tanjung.
61Saafroedin Bahar, “Apa Arti Gus Dur Untuk Minangkabau ?”
62Saafroedin Bahar.
318



D. A. Fererli, R. A. Ramadan — Gagasan Islam Progresif Abdurrahman Wahid dan Relevansinya dengan Kemunculan NII
di Minangkabau: 303-324

pemahaman tentang pemikiran Gus Dur agar terhindar dari aliran keagamaan yang merusak
nilai-nilai Islam, kebangsaan, dan kemanusiaan.

Apalagi beberapa tahun belakang ini masyarakat Minangkabau diterpa dengan
kejadian yang tidak mengenakan seperti adanya Nabi palsu, aliran keagamaan yang
menyesatkan, dan yang menjadi sorotan utama adalah munculnya kelompok jaringan teror
Negara Islam Indonesia di Kabupaten Dharmasraya dan Tanah Datar.63 Menyoroti
kejadian tersebut Kapolda Sumbar meminta masyarakat yang telah dibai’at menjadi anggota
Negara Islam Indonesia untuk membatalkan bai’atnya dan segera bergabung kembali
kepada Negara Kesatuan Republik Indonesia.®

Namun, temuan Polda Sumbar dilapangan terkait kasus jaringan teror Negara
Islam Indonesia yang melibatkan masyarakat Minangkabau dibantah oleh Isral Naska
dengan mengutip pandangan Simon, Hadler, Dobbin, De Jong, dan E Greeves yang
menyebutkan masyarakat Minangkabau tidak mungkin bergabung dengan jaringan
kelompok teror Negara Islam Indonesia, sebab masyarakat Minangkabau adalah masyrakat
muslim yang taat dan egaliter tanpa adanya tendensi untuk melakukan hal-hal radikal,
ekstrim, dan membahayakan kehidupan berbangsa dan bernegara.®s Justru sebaliknya,
masyarakat Minangkabau banyak berkontribusi besar dalam pendirian Negara Kesatuan
Republik Indoneisa, sepertt Mohammad Hatta, Muhammad Yamin, Sutan Syahrir, Hamka,
Haji Agus Salim, dan lain sebagainya. Bahkan Isral Naska menyebutkan tidak pernah
menemukan narasi-narasi gerakan Negara Islam Indonesia yang dilakukan masyarakat
Minangkabau selama 3-4 tahun terakhir.66

Meskipun begitu, secara eksplisit pandangan Isral Naska telah terbantahkan
dengan adanya temuan jaringan teror Negara Islam Indonesia oleh Polda Sumbar di
lapangan. Selain itu, pernyataan Isral Naska yang mengutip pandangan Simon, Hadler,
Dobbin, De Jong, dan E Greeves yang memberikan kesan muslim yang taat dan egaliter
kepada masyarakat Minangkabau melalui pengamatan terhadap pola kehidupan beragama
para founder indonesia yang berasal dari Minangkabau. Padahal semenjak para founder
tersebut meninggal banyak muncul kelompok fundamentalis dan kelompok radikal yang
menyesatkan seperti munculnya Nabi palsu, munculnya aliran agama yang menyesatkan,
dan gerakan teror Negara Islam Indonesia di Minangkabau dan yang tidak kalah pentingnya
Isral Naska kurang melihat kasus-kasus yang tidak terekspos oleh media, padahal banyak

63Institute For Policy Analysis Of Conflict, Pencarian Negara Islam Indonesia: Ragam Rupa DI/NII, 1.
64Humas dan Protokol, “Baiat Masal, 518 Mantan Anggota NII Bacakan Ikrar Setia Ke NKRI,”
Pemerintabh Kabupaten Tanah Datar, April 30, 2022.
65]sral Naska, “Minangkabau, Indonesia, Dan NII,” Universitas Mubammadiyah Sumatra Barat, April 19,
2022.
66]sral Naska.
319



D. A. Fererli, R. A. Ramadan — Gagasan Islam Progresif Abdurrahman Wahid dan Relevansinya dengan Kemunculan NII
di Minangkabau: 303-324

didaerah pedalaman Minangkabau muncul gerakan saparatis yang tidak hanya
membahayakan agama tapi juga negara.

Menurut Nasruni, “munculnya wabah jaringan teror Negara Islam Indonesia yang
menyerang masyarakat Minangkabau disebabkan oleh efek domino Undang-undang
No.5/1979 tentang pemerintahan desa”.¢” Dengan berubahnya jorong menjadi desa, maka
setiap Jorong terlepas pula dari satuan genealogis atau ikatan kekerabatan. Masing-masing
Jorong sudah merasa bebas dan mandiri dan tidak terikat lagi dalam Lembaga Kerapatan
Adat Nagari (KAN). Dengan sendirinya Penghulu Pucuk Adat atau KAN sebagai lembaga
masyarakat adat sudah kurang berfungsi. Terjadilah disfungsionalisasi dari lembaga adat
yang bernama KAN. Posisi Kepala Desa lebih penting dari ketua KAN. Disetiap jorong
tidak ada lembaga adat sebagai pengganti lembaga KAN, sedangkan dilain pihak KAN
sudah kurang berfungsi disetiap Jorong. Terjadilah kefakuman pimpinan masyarakat adat
disetiap Jorong. Hilangnya fungsi KAN sebagai filter bagi masyarakat Minangkabau, telah
menyebabkan masyarakat Minangkabau rentan terkontaminasi dengan paham-paham yang
bertentangan dengan nilai-nilai adat dan negara. Akibatnya paham-paham saparatisme
mudah berkembang dan susah dilacak keberadaanya.

Hilangnya fungsi KKAN sebagai kontrol sosial masyarakat yang disebabkan oleh
transformasi struktural regulasi negara telah memberikan ruang kepada kelompok
fundamentalis dan radikal untuk menyebarkan paham-paham saparatisnya. Akibatnya
masyarakat terpengaruh karena tidak memiliki filter sosial dalam menangkal paham-paham
saparatis. Meskipun sebagaian masyarakat telah di bai’at menjadi bagian dari Negara Islam
Indonesia, Nasruni mengatakan masuknya mereka menjadi bagian dari Negara Islam
Indonesia tidaklah mengindikasikan mereka akan melakukan perbuatan makar, melainkan
mereka tidak memiliki filter dalam menangkal berbagai paham-paham saparatis.t® Hal ini
dibuktikan dengan kembalinya mereka dengan sukarela menjadi bagian NKRI dengan cara
membatalkan bai’atnya.

Menurut Nasruni, mengutip dari pendapat para ninik mamak terdahulu, Islam
tidak harus diwujudkan dalam bentuk negara, melainkan cukup dengan menegakkan nilai-
nilai syara’ sebab yan paling utama itu adalah akhlak umatnya bukan negaranya, jika negara
Islam berdiri di Indonesia sudah pasti falsafah masyarakat Minangkabau adat basandi sayara’,
syara’ basandi kitabullah, syara’ mangato, adat mamakai akan hilang.®® Pernyataan Nasruni,
sejalan dengan ungkapan Muhammad Abduh ketika berkunjung ke Barat yang melihat
Islam disana, tapi tidak melihat Muslim, ketika berkunjung ke Timur Abduh melihat
Muslim, tapi tidak melihat Islam. Dengan begitu, pandangan masyarakat Minangkabau

¢Nasruni, “Wawancara Tentang Jaringan Teror Negara Islam Indonesia,” July 19, 2025.
68Nasruni.
69Nasruni.

320



D. A. Fererli, R. A. Ramadan — Gagasan Islam Progresif Abdurrahman Wahid dan Relevansinya dengan Kemunculan NII
di Minangkabau: 303-324

sejalan dengan ide-ide progresif Gus Dur yang menolak berdirinya negara Islam. Dari pada

mendirikan negara Islam alangkah baiknya menanamkan nilai-nilai dan ajaran Islam.

KESIMPULAN

Pemikiran Abdurrahman Wahid (Gus Dur) menegaskan bahwa Islam progresif merupakan
jalan tengah yang mampu menghadirkan wajah Islam yang ramah, inklusif, dan kontekstual
dengan realitas sosial Indonesia. Dalam konteks keindonesiaan yang multikultural, Gus Dur
merumuskan tiga gagasan utama sebagai fondasi; Pertama, penolakannya terhadap
formalisasi, ideologisasi, dan syariatisasi Islam menunjukkan bahwa kekuatan agama
terletak pada nilai-nilai etik dan kultural, bukan pada pelembagaan politik yang eksklusif.
Kedna, gagasan pribumisasi Islam menjadi strategi rekonsiliasi antara ajaran Islam dan
kearifan lokal, yang sekaligus menolak homogenisasi keagamaan melalui Arabisasi. Ke#iga,
pembaruan figh dengan pendekatan maqasid al-syariah menegaskan pentingnya
merespons isu-isu kontemporer, seperti hak asasi manusia dan keadilan sosial, tanpa
meninggalkan esensi normatif Islam.

Keseluruhan gagasan ini menempatkan Islam sebagai kekuatan moral yang aktif
membela kelompok rentan, memperjuangkan keadilan, serta mengokohkan ruang dialog
lintas identitas. Pemikiran Gus Dur relevan untuk dijadikan pedoman dalam menghadapi
meningkatnya fundamentalisme dan radikalisme agama di Indonesia, termasuk dalam kasus
keterlibatan sebagian masyarakat Minangkabau dalam jaringan Negara Islam Indonesia.
Dengan demikian, warisan intelektual Gus Dur tidak hanya berfungsi sebagai referensi
akademik, tetapi juga sebagai panduan praksis bagi pembangunan kehidupan beragama

yang damai, demokratis, dan berlandaskan kemanusiaan universal.

DAFTAR PUSTAKA
Abdurrohman, Asep Abdurrohman. “Eksistensi Islam Moderat Dalam Perspektif Islam.”
Rausyan Fikr: Jurnal Pemifiran Dan Penceraban 14, no. 1 (2018).

Ahmad, Maghfur. Gus Dur: Islam, Negara, & Isu-Isu Politif. 1st ed. Pekalongan: Scientist
Publishing, 2020.

Ahmad, Munawar. Ijzihad Politik Gus Dur; Analisis Wacana Kritis. Lkis Pelangi Aksara, 2010.

Aqil, Muhammad. “Nilai-Nilai Humanisme Dalam Dialog Antar Agama Perspektif Gus
Dur.” AlAdyan: Journal of Religious Studies 1, no. 1 (2020): 52—66.

Arif, Syaiful. “Moderasi Beragama Dalam Diskursus Negara Islam: Pemikiran KH
Abdurrahman Wahid.” Jurnal Bimas Isiam 13, no. 1 (2020): 73-104.

Armaidi Tanjung. Gus Dur Versus Orang Minang. 1. Kabupaten Padang Pariaman: Pustaka
Artaz, 2024.
321



D. A. Fererli, R. A. Ramadan — Gagasan Islam Progresif Abdurrahman Wahid dan Relevansinya dengan Kemunculan NII
di Minangkabau: 303-324

Asiyah, Nur. “Analisis Kritis Pemikiran Pendidikan Progresif Abdurrahman Wahid.”
Journal of Islamic Studies and Humanities 6, no. 1 (2021): 32—43.

Barton, Greg. Abdurrabman Wabid: Muslin Democrat, Indonesian President. University of Hawaii
Press, 2002.

Briantika, Adi. “391 Anggota NII Di Sumatra Barat Berikrar Setia Kepada NKRI: Densus
88 Antiteror Polri Menyambut Baik Kembalinya Anggota Negara Islam Indonesia
(NII) Kepada NKRI.” Tirto.1d, April 28, 2022.

Bustamam-Ahmad, Kamaruzzaman. “Contemporary Islamic Thought in Indonesian and
Malay World: Islam Liberal, Islam Hadhari, and Islam Progresit.” Journal of Indonesian
Islam 5, no. 1 (2011): 91-129.

Dwijayanto, Arik. “Pribumisasi Islam Nusantara: Antara Nalar Beragama Dan Gerakan
Sosial Keagamaan Di Indonesia.” QAL AMUNA: Jurnal Pendidikan, Sosial, Dan
Agama 9, no. 02 (2017): 71-92.

Fitriah, Ainul. “Pemikiran Abdurrahman Wahid Tentang Pribumisasi Islam.” Teosofz: Jurnal
Tasawuf  Dan  Pemikiran — Islam 3, no. 1 (October 2015):  39.
https://doi.org/10.15642/teosofi.2013.3.1.39-59.

Franklin, Nathan. “Gus Dur’s Enduring Legacy: Accruing Religious Merit in the Afterlife.”
Polities and Governance 12 (March 2024): 7874. https://doi.org/10.17645/pag.7874.

Fuadi, Moh. Ashif, Abd Faishol, Andi Arif Rifa’i, Yunika Triana, and Rustam Ibrahim.
“Religious Moderation in the Context of Integration between Religion and Local
Culture in Indonesia.” Journal of Al-Tamaddun 19, no. 1 (June 2024): 47-59.
https://doi.org/10.22452/JAT.vol19n01.4.

Humas dan Protokol. “Baiat Masal, 518 Mantan Anggota NII Bacakan Ikrar Setia Ke
NKRL.” Pemerintah Kabupaten Tanah Datar, April 30, 2022.

Institute For Policy Analysis Of Contflict. Pencarian Negara Isiam Indonesia: Ragam Rupa
DI/NII. 82. Jakarta, 2023.

Islamy, Athoillah. “Gender Mainstreaming Dalam Al-Qur'an Dan Hadis Serta
Relevansinya Terhadap Epistemologi Hukum Islam.” Jurnal Hukum Islam 15, no. 1
(2017): 181-99.

. “Landasan Filosofis Dan Corak Pendekatan Abdurrahman Wahid Tentang
Implementasi Hukum Islam Di Indonesia.” A/~Adalah: Jurnal Hukum Dan Politik
Istam 6, no. 1 (2021): 51-73.

Isral Naska. “Minangkabau, Indonesia, Dan NI1.” Unzversitas Mubammadiyabh Sumatra Barat,
April 19, 2022.

Laila, Aida Farichatul. Gus Dur, Manusia Multidimensional. Deepublish, 2015.

Mahendra, Bonfilio. “Densus 88 Ringkus 8§ Orang Kelompok NII Di Sumbar.” RMOL.ID
Republik Merdeka, November 21, 2024.

322



D. A. Fererli, R. A. Ramadan — Gagasan Islam Progresif Abdurrahman Wahid dan Relevansinya dengan Kemunculan NII
di Minangkabau: 303-324

Mabhyeldi. Gubernur Mahyeldi Pertanyakan Isu Adanya Ribuan Teroris, 'NII Pusatnya Bukan Di
Sumbar. Opini. April 19, 2022.

Maimun, Ach. “Gagasan Pemikir Islam Progresif; Beragama Secara Otentik Dalam
Kehidupan Kontemporer.” Kabillah: Journal of Social Community 2, no. 2 (2017): 218—
36.

Miles, Mathew B, A Michael Huberman, Tjetjep Rohendi Rohidi, and Mulyarto. Analisis
Data  Kualitatif: Buku Sumber Tentang Metode-Metode Baru. Penerbit Universitas
Indonesia (UI-Press), 1992.

Muid, Muhammad Hasanal, Heri Kusmanto, and Indra Fauzan. “Perbandingan Konsep
Negara Islam: Analisis Pemikiran Syekh Taqiyuddin An-Nabhani Dan KH.
Abdurahman Wahid.” PERSPEKTIF 12, no. 1 (2023): 196-211.

Mukarom, A Soheh. “Pribumisasi Dalam Pandangan Abdurahman Wahid.” Re/igious: Jurnal
Studi Agama-Agama Dan Lintas Budaya 2, no. 1 (2017): 63-74.

Nur‘Aini, Khoirun Nisa, Abid Nurhuda, and Ali Anhar Syi’bul Huda. “Pluralism In The
Perspective Of Kh Abdurrahman Wahid: An Introduction To Multicultural
Education.” Bidayah: Studi Imu-1lmn Keislaman, 2023, 230-38.

Ramadan, Risky Aulya, and Shofiyullah Muzammil. “Democracy as Political Jihad:
Evaluating Yusuf Qaradhawi’s Vision and Its Application in Indonesia.” Islamic
Thought Review 2, no. 1 (2024): 12-25.

Raniasati, Rifani, Zulaikha Fitri Nur Ngaisah, Hendri Hermawan Adinugraha, and Razie
Bin Nasarruddin. “Hubungan Islam Dan Negara Dalam Perspektif Abdurrahman
Wahid.” Aglania 13, no. 2 (2022): 189—-202.

Saafroedin Bahar. “Apa Arti Gus Dur Untuk Minangkabau ?”” Rantaunet, n.d.

Sa’diyah, Halimatus, and Sri Nurhayati. “Pendidikan Perdamaian Perspektif Gus Dur:
Kajian Filosofis Pemikiran Pendidikan Gus Dur.” TADKRIS: Jurnal Pendidikan Islam
14, no. 2 (2019): 175-88.

Santalia, Indo. “KH Abdurrahman Wahid: Agama Dan Negara, Pluralisme, Demokratisasi,
Dan Pribumisasi.” Jurnal Al Adyaan; Jurnal Sosial Dan Agama 1, no. 02 (2015).

Saoki, Saoki. “Islam Dan Negara Menurut M. Natsir Dan Abdurrahman Wahid.” 4/
Daulah: Jurnal Hukum Dan Perundangan Islam 4, no. 02 (2014): 344-67.

Selian, Harli, Desi Asmaret, and Dasrizal Dahlan. “ADAPTASI BUDAYA DAN ISLAM
PROGRESIF: PERAN MUHAMMADIYAH DALAM TRANSFORMASI
MASYARAKAT JAWA.” TADBIRUNA 3, no. 1 (2023): 363-78.

Setiawan, Eko. ‘“Pemikiran Abdurrahman Wahid Tentang Prinsip Pendidikan Islam
Multikultural Berwawasan Keindonesiaan.” Edukasia Islamika 2, no. 1 (2017): 183—
207.

323



D. A. Fererli, R. A. Ramadan — Gagasan Islam Progresif Abdurrahman Wahid dan Relevansinya dengan Kemunculan NII
di Minangkabau: 303-324

Siswanto, M, and M Anas Fakhruddin. “Islam Kosmopolitan Gus Dur Dalam Konteks
Sosio-Keagamaan Di Indonesia.” Journal of Islamic Thought and Philosophy 1, no. 1
(2022): 1-26.

Swardiyamsyah, Swardiyamsyah. “Pemikiran Abdurrahman Wahid Tentang Toleransi
Beragama.” AL Irsyad: Jurnal Pendidikan Dan Konseling 7, no. 1 (2019).

Syah, Firdaus. “Tradisi Keintelektualan Pemikiran Dan Biograti Abdurrahman Wahid (Gus
Dur).” EDU-RILIGLA: Jurnal Imu Pendidikan Isiam Dan Keagamaan 5, no. 2 (2022).

Wahid, Abdurrahman. Islamku, Islam anda, Islam kita: agama masyarakat negara demokrasi. Cet.
1. Jakarta, Indonesia: Wahid Institute, 2006.

Wahid, KH Abdurrahman. Prisma Pemikiran Gus Dur. LKIS Pelangi Aksara, 2010.

324



