
MEDIA 
Jurnal Filsafat dan Teologi 
https://jurnal.stfsp.ac.id/index.php/Media 

 

303 
 

e-ISSN: 2746-5276 
p-ISSN: 1412-3010 

Vol. 6, No. 2, September 2025 
 
 

 

Gagasan Islam Progresif Abdurrahman Wahid dan Relevansinya dengan 
Kemunculan Negara Islam Indonesia (NII) di Minangkabau 

Delavia Andrea Fererli a, 1, Risky Aulya Ramadan b, 2 
 
a,b Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, Indonesia  
1 delaviaandr@gmail.com 
2 riskyaulyaramadan@gmail.com 

 
ABSTRACT: 
This study aims to explain Abdurrahman Wahid’s (Gus Dur’s) progressive Islamic 
ideas and their relevance to the emergence of the terrorist network group Negara 
Islam Indonesia (NII) in Minangkabau. Using a qualitative approach through library 
and field research, data were collected via observation, interviews, and document 
analysis, drawing primarily from Gus Dur’s Islamku, Islam Anda, Islam Kita and 
related literature. The analysis employed data reduction, data presentation, and 
conclusion drawing. The results show that Gus Dur rejected the formalization, 
ideologization, and shariatisation of Islam in state affairs, emphasizing that Islam’s 
strength lies in its ethical and cultural values rather than institutional political forms. 
His concept of Islamic indigenization served as a reconciliation between Islamic 
teachings and local wisdom, while his reform of Islamic jurisprudence, based 
on maqāṣid al-syarī‘ah, underscored justice, humanity, and freedom. The study 
concludes that Gus Dur’s progressive Islamic thought remains highly relevant in 
addressing radical ideologies in Minangkabau. His legacy of pluralism, tolerance, 
and humanism offers a foundational framework for fostering peaceful and 
democratic religious life in Indonesia. 
 
ABSTRAK:  
Penelitian ini bertujuan menjelaskan gagasan Islam progresif Abdurrahman Wahid 
(Gus Dur) dan relevansinya terhadap kemunculan kelompok jaringan teror Negara 
Islam Indonesia (NII) di Minangkabau. Dengan pendekatan kualitatif melalui studi 
kepustakaan dan penelitian lapangan, data diperoleh melalui observasi, wawancara, 
dan studi dokumen yang bersumber dari karya Gus Dur Islamku, Islam Anda, Islam 

Kita serta literatur pendukung lainnya. Analisis dilakukan melalui reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan. 
Hasil penelitian menunjukkan bahwa pemikiran Gus Dur menolak formalisasi, ideologisasi, dan syariatisasi Islam dalam 
kehidupan bernegara. Ia menekankan bahwa kekuatan Islam terletak pada nilai-nilai etik dan kultural, bukan pada bentuk 
institusional negara Islam. Selain itu, konsep Pribumisasi Islam yang dikembangkan Gus Dur menjadi strategi rekonsiliasi antara 
ajaran Islam dan kearifan lokal, sedangkan gagasannya tentang pembaruan fiqh berlandaskan maqāṣid al-syarī‘ah menegaskan 
pentingnya keadilan, kemanusiaan, dan kebebasan. Penelitian ini menyimpulkan bahwa gagasan progresif Gus Dur masih 
sangat relevan dalam menghadapi ancaman ideologi radikal di Minangkabau. Nilai-nilai pluralisme, toleransi, dan kemanusiaan 
yang diwariskannya dapat menjadi landasan bagi masyarakat untuk memperkuat kehidupan beragama yang damai dan 
demokratis. 
 

Copyright © 2025, Authors 

 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License 

PENDAHULUAN 

Wacana tentang Islam progresif semakin mengemuka dalam beberapa dekade terakhir. Apakah Islam 
hanya dipahami sebagai warisan tradisi yang kaku, ataukah ia dapat terus beradaptasi dengan 

A R T I C L E   I N F O 

Article History: 
Submitted: August 14, 2025 
Revised: September 29, 2025 
Accepted: September 30, 2025 
 
Keywords:  

Abdurrahman Wahid, 
Progressive Islam, NII, 
Minangkabau 
 

Kata-kata Kunci: 
Abdurrahman Wahid, 
Islam Progresif, NII, 
Minangkabau 
 

DOI: 
https://doi.org/10.53396/media
.v6i2.645 
 

 

https://jurnal.stfsp.ac.id/index.php/Media
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.53396/media.v6i2.645
https://doi.org/10.53396/media.v6i2.645


D. A. Fererli, R. A. Ramadan – Gagasan Islam Progresif Abdurrahman Wahid dan Relevansinya dengan Kemunculan NII 
di Minangkabau: 303-324 

304 
 

dinamika zaman? Pertanyaan ini menjadi titik awal munculnya diskursus progresifisme dalam 
Islam. Islam progresif hadir dengan semangat menawarkan reinterpretasi.1 Ia mengajak kita 
bertanya: apakah teks-teks klasik harus selalu dipahami secara literal, ataukah justru dibaca dengan 
mempertimbangkan konteks sosialnya? Sikap kritis ini tentu menimbulkan perdebatan. Bagi 
sebagian kalangan, Islam progresif dianggap merongrong otoritas tradisi.2 Namun bagi kalangan 
lain, justru inilah cara menjaga agar Islam tetap hidup, relevan, dan menyatu dengan denyut nadi 
masyarakat modern. 

Lebih jauh, gagasan Islam progresif juga menyentuh wilayah praksis. Bagaimana sikap 
umat Islam terhadap demokrasi, terhadap kebebasan beragama, bahkan terhadap kesetaraan 
gender? Apakah nilai-nilai Islam mampu berdialog dengan prinsip-prinsip modernitas tersebut, 
ataukah keduanya harus ditempatkan dalam hubungan yang saling berlawanan?3 Pertanyaan-
pertanyaan ini bukan sekadar wacana teoretis, melainkan berakar dalam realitas sosial yang kita 
saksikan sehari-hari. 

Pada awal tahun 2022 antara bulan maret dan april masyarakat Minangkabau (Sumatera 
Barat) dikejutkan dengan adanya anggota jaringan Negara Islam Indonesia di Kabupaten Tanah 
Datar dan Dharmasraya.4 Kasus ini terungkap setelah Densus 88 Anti Teror melakukan 
penangkapan dan investigasi terhadap masyarakat Minangkabau yang terlibat jaringan Negara 
Islam Indonesia.5 Polda Sumbar merilis informasi bahwasanya terdapat kurang lebih 1.391 
masyarakat yang terlibat dalam jaringan Negara Islam Indonesia, dengan rincian 391 orang di 
Dharmasraya dan 1.000 orang di Tanah datar.6 

Dari hasil penyelidikan dan investigasi tim Densus 88 Anti Teror, masyarakat 
Minangkabau yang terlibat jaringan Negara Islam Indonesia bukanlah aktor kekerasan aktif. 
Melainkan, pengikut ideologis atau peserta pengkajian yang dilakukan oleh kelompok jaringan 
Negara Islam Indonesia.7 Meskipun begitu, Densus 88 Anti Teror masih terus berjaga-jaga 
mengawasi pergerakan para mantan anggota Negara Islam Indonesia. Bahkan pada tahun 2024 

 
1Ach Maimun, “Gagasan Pemikir Islam Progresif; Beragama Secara Otentik Dalam Kehidupan 

Kontemporer,” Kabillah: Journal of Social Community 2, no. 2 (2017): 218–36. 
2Harli Selian, Desi Asmaret, and Dasrizal Dahlan, “ADAPTASI BUDAYA DAN ISLAM 

PROGRESIF: PERAN MUHAMMADIYAH DALAM TRANSFORMASI MASYARAKAT JAWA,” 
TADBIRUNA 3, no. 1 (2023): 363–78. 

3Abdurrahman Wahid, Islamku, Islam anda, Islam kita: agama masyarakat negara demokrasi, Cet. 1 (Jakarta, 
Indonesia: Wahid Institute, 2006), 45–48. 

4Mahyeldi, Gubernur Mahyeldi Pertanyakan Isu Adanya Ribuan Teroris, ’NII Pusatnya Bukan Di Sumbar, 
Opini, April 19, 2022. 

5Institute For Policy Analysis Of Conflict, Pencarian Negara Islam Indonesia: Ragam Rupa DI/NII, 82 
(Jakarta, 2023), 1. 

6Adi Briantika, “391 Anggota NII Di Sumatra Barat Berikrar Setia Kepada NKRI: Densus 88 
Antiteror Polri Menyambut Baik Kembalinya Anggota Negara Islam Indonesia (NII) Kepada NKRI.,” Tirto.Id, 
April 28, 2022. 

7Institute For Policy Analysis Of Conflict, Pencarian Negara Islam Indonesia: Ragam Rupa DI/NII, 1. 



D. A. Fererli, R. A. Ramadan – Gagasan Islam Progresif Abdurrahman Wahid dan Relevansinya dengan Kemunculan NII 
di Minangkabau: 303-324 

305 
 

Densus 88 Anti Teror masih menemukan masyarakat yang terlibat dalam jaringan teror Negara 
Islam Indonesia.8 Peristiwa ini menandakan dinamika jaringan Negara Islam Indonesia tidak 
pernah padam dan menuntut kewaspadaan berkelanjutan. 

Gus Dur sebagai tokoh nasional yang dikenal sebagai penggagas pluralisme dan 
multikulturalisme di Indonesia dengan pendekatan nilai-nilai Islam progresif sangat menolak 
berdirinya Negara Islam Indonesia.9 Menurut Gus Dur, kejayaaan Islam tidak terletak pada 
pelembagaan nilai-nilai Islam dalam bentuk sistem politik atau hukum formal, melainkan 
dalam kemampuannya berkembang secara kultural.10 Jika memang begitu, muncul sebuah 
pertanyaan, apakah ide-ide Islam progresif Gus Dur masih relevan dengan kondisi 
masyarakat Indonesia saat ini, khususnya Minangkabau? 

Tentu saja masih sangat relevan, sebagaimana yang dikatakan oleh beberapa tokoh 
berikut; Menurut KH Fawaid As’ad Samsul Arifin, generasi muda harus dibentengi dengan 
pemahaman tentang pemikiran Gus Dur agar terhindar dari aliran keagamaan yang 
merusak.11 Menurut M Yusuf Chudlori, Gus Dur adalah sumber inspirasi bagi pesantren 
yang telah menebarkan nilai-nilai demokrasi kepada ulama dan santri dan mampu membuka 
mata hati mereka tentang keterkaitan antara Islam, kebangsaan, dan kemanusiaan.12 

Menurut Bisri Adib Hatani, pemikiran Gus Dur mengajarkan sekaligus 
mencontohkan bagaimana ber-Islam dalam konteks keindonesiaan.13 Gus Dur memandang 
dan meyakini perbedaan adalah rahmat, sunnatullah (telah digariskan Allah). Perbedaan 
itulah yang membentuk warga Indonesia menjadi bangsa yang terhormat, mandiri, dan 
merdeka lahir batin, katanya. Menurut K.H. Wawan Arwani, salah satu nilai yang ditularkan 
Gus Dur adalah keterbukaan terhadap penganut agama atau kepercayaan lain.14 Cara hidup 
bersama di negara multikultural itulah yang juga disebarkan kepada santri Buntet Pesantren. 
Santri diajarkan untuk tidak menyelesaikan persoalan dengan kekerasan dan menegaskan 
terorisme yang mengatasnamakan jihad adalah haram. 

Berangkat dari beragam pandangan tokoh diatas, dapat disimpulkan bahwa 
pemikiran Gus Dur tidak hanya menjadi warisan intelektual, tetapi juga fondasi moral dan 
spiritual bagi bangsa Indonesia. Ia menghadirkan paradigma Islam yang sejalan dengan 
prinsip kebangsaan, demokrasi, dan kemanusiaan universal. Nilai-nilai yang ditanamkan 

 
8Bonfilio Mahendra, “Densus 88 Ringkus 8 Orang Kelompok NII Di Sumbar,” RMOL.ID Republik 

Merdeka, November 21, 2024. 
9Nur Asiyah, “Analisis Kritis Pemikiran Pendidikan Progresif Abdurrahman Wahid,” Journal of Islamic 

Studies and Humanities 6, no. 1 (2021): 32–43. 
10Wahid, Islamku, Islam anda, Islam kita, 49. 
11Aida Farichatul Laila, Gus Dur, Manusia Multidimensional (Deepublish, 2015), 25. 
12Laila, 27. 
13Laila, 27. 
14Laila, 12. 



D. A. Fererli, R. A. Ramadan – Gagasan Islam Progresif Abdurrahman Wahid dan Relevansinya dengan Kemunculan NII 
di Minangkabau: 303-324 

306 
 

Gus Dur melalui pesantren, kebijakan, dan teladan hidupnya menunjukkan bahwa Islam 
dapat hadir secara ramah, inklusif, dan penuh penghargaan terhadap perbedaan. Dengan 
demikian, pemikiran Gus Dur relevan untuk terus dihidupkan dalam menghadapi 
tantangan era kontemporer, khususnya dalam menjaga persatuan bangsa di tengah 
dinamika global yang dipenuhi fragmentasi sosial dan ideologis. 

Dengan begitu, pertanyaan pokok yang akan dijawab dalam penelitian ini adalah 
apa saja ide-ide Islam progresif Gus Dur? dan Bagaimana Relevansinya dengan kemunculan 
kelompok jaringan teror Negara Islam Indonesia di Minangkabau?. Adapun tujuan 
penelitian ini adalah memberikan penjelasan ilmiah tentang ide-ide Islam progresif Gus Dur 
dan memperlihatkan relevansi ide-ide Islam progresif Gus Dur dalam mencegah 
kemunculan kelompok jaringan teror Negara Islam Indonesia di Minangkabau. 

METODE PENULISAN  

Artikel ini menggunakan metode penelitian kualitatif, dengan jenis penelitian 
kepustakaan (Library Research) dan penelitian lapangan (Field Research). metode atau teknik 
pengumpulan data yang digunakan adalah teknik trianggulasi; observasi, wawancara, dan studi 
dokumen. Data dalam penelitian ini terdiri dari data primer dan sekunder. Data primer berasal 
dari karya langsung Abdurrahman Wahid yaitu Islamku,Islam Anda, Islam Kita, dan hasil observasi 
serta wawancara. Sedangkan data sekunder diperoleh dari sumber sumber atau data berupa 
tulisan-tulisan yang berkaitan dengan pemikiran Abdurrahman Wahid dalam bentuk buku, jurnal, 
majalah, dan sebagainya. Lokasi penelitian di Minangkabau (Sumatra Barat) Data yang diperoleh 
kemudian dianalisis dengan metode analisis milik Miles dan Haberman yang terdiri dari tiga 
tahapan; reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan.15 

DISKUSI 

Biografi Abdurrahman Wahid 

Abdurrahman Wahid (1940-2009), yang dikenal sebagai Gus Dur lahir ialah 
seorang intelektual Muslim yang tumbuh dalam lingkungan pesantren dan dibawah 
naungan keluarga ulama. Lahir di Jombang, pada tanggal 7 September 1940. Gus Dur 
merupakan cucu dari pendiri NU, Kyai Haji Hasyim Asy’ari (1875-1947). Ayah Gus Dur, 
Abdul Wahid Hasyim (1914-1953) adalah seorang menteri negara tanpa portofolio, 
penasihat Kementerian Agama di setidaknya salah satu kabinet awal tahun 1945-1946, dan 

 
15Mathew B Miles et al., Analisis Data Kualitatif: Buku Sumber Tentang Metode-Metode Baru (Penerbit 

Universitas Indonesia (UI-Press), 1992), 90. 



D. A. Fererli, R. A. Ramadan – Gagasan Islam Progresif Abdurrahman Wahid dan Relevansinya dengan Kemunculan NII 
di Minangkabau: 303-324 

307 
 

akhirnya menjadi menjadi Menteri Urusan Agama sepanjang tahun 1949-1952.16 Baik 
ayahnya Kyai Wahid Hasyim dan Kakeknya Kyai Hasyim Asy’ari adalah sosok yang 
dihormati dalam masyarakat kelas menengah perkotaan karena keterlibatan erat mereka 
dengan gerakan nasionalis yang memimpin perjuangan revolusioner melawan Belanda 
setelah berakhirnya perang dunia kedua. Karena itu, keduanya dikenang secara resmi 
sebagai Pahlawan Nasional lainnya, dan juga diperingati dalam nama jalan di Jakarta Pusat.17 
Tidak hanya ayah dan kakeknya tetapi Gus Dur juga beberapa kali diajukan hampir setiap 
tahunnya sejak pertama kali yaitu pada tahun 2010 untuk diberikan gelar pahlawan oleh 
berbagai politisi dan tokoh masyarakat.  

Gus Dur memulai pendidikannya dari jenjang sekolah dasar dan sekolah menengah 
pertama di Jakarta, tepatnya di Sekolah Menengah Ekonomi Ekonomi Pertama (SMEP). 
Setelah itu, ia memutuskan untuk mendalami ilmu agama dengan menjadi santri di 
pesantren Al-Munawwuir di Krapyak, Yogyakarta, yang diasuh oleh KH. Ali Ma’sum, dan 
menyelesaikan pendidikannya di sana pada tahun 1957. Perjalanan intelektual 
keagamaannya kemudian berlanjut ke Pesantren Tegalrejo di Magelang, Jawa Tengah, serta 
ke Pesantren Tambakberas di Jombang, Jawa Timur. Sekitar tahun 20 tahun, Gus Dur aktif 
mengajar para santri. Salah satu muridnya pada masa itu adalah Sinta Nuriyah, yang kelak 
menjadi pendamping hidupnya.18 

Pada tahun 1963, Gus Dur berangkat ke tanah suci untuk menunaikan ibadah haji, 
setelah itu berlanjut ke Mesir untuk melanjutkan pendidikan di Universitas Al-Azhar 
dengan mendapatkan beasiswa dari Departemen Agama. Selama menempuh pendidikan di 
Universitas Al-Azhar, Gus Dur menuai kekecewaan lantaran perlakuan kampus yang 
memasukkannya ke kelas pemula, bersama para calon mahasiswa yang belum mempuyai 
pengetahuan tentang bahasa Arab. Hal ini tentu tidak sesuai dengan kualifikasi Gus Dur 
yang hidup di lingkungan pesantren yang penuh dengan nuansa pendidikan agama. Saat 
berusia 4 tahun ia sudah diajari oleh ibunya ilmu al-Qur’an dan bahasa Arab dan terus 
diperdalamnya hingga sudah mampu berbahasa arab secara fasih sekaligus memahami ilmu 
bahasanya. Karena kekecewaannya, Gus Dur tidak masuk kelas dan akhirnya gagal naik 
kelas.19 

 
16Nathan Franklin, “Gus Dur’s Enduring Legacy: Accruing Religious Merit in the Afterlife,” Politics 

and Governance 12 (March 2024): 4, https://doi.org/10.17645/pag.7874. 
17Greg Barton, Abdurrahman Wahid: Muslim Democrat, Indonesian President (University of Hawaii Press, 

2002), 38. 
18Athoillah Islamy, “Landasan Filosofis Dan Corak Pendekatan Abdurrahman Wahid Tentang 

Implementasi Hukum Islam Di Indonesia,” Al-Adalah: Jurnal Hukum Dan Politik Islam 6, no. 1 (2021): 59. 
19Eko Setiawan, “Pemikiran Abdurrahman Wahid Tentang Prinsip Pendidikan Islam Multikultural 

Berwawasan Keindonesiaan,” Edukasia Islamika 2, no. 1 (2017): 186–92. 



D. A. Fererli, R. A. Ramadan – Gagasan Islam Progresif Abdurrahman Wahid dan Relevansinya dengan Kemunculan NII 
di Minangkabau: 303-324 

308 
 

Gus Dur lebih memilih menghabiskan waktu selama tiga tahun disana dengan 
banyak meluangkan waktunya untuk mengunjungi berbagai perpustakaan yang ada di Mesir 
karena kegemarannya dalam membaca yang tumbuh sedari lama. Di Mesir jugalah ia 
melaksanakan pernikahannya dengan Sinta Nuriyah yang merupakan anak dari H. 
Muhammad Sakur. Dari pernikahannya dengan Sinta Nuriyah, ia telah dikaruniai empat 
orang anak, yaitu Alissa Qothrunnada Muawarah, Zannuba Arifah Chafshoh, Annita 
Hayatunnufus, dan Inayah Wulandari.20 

Tidak lulus di Universitas Al-Azhar, Gus Dur akhirnya memutuskan untuk pindah 
ke Fakultas Seni di Universitas Baghdad dan menunjukkan keseriusannya dalam menempuh 
studi hingga selesai. Ia juga bersentuhan dengan karya-karya dari orientalis Barat, namun 
dari sisi spiritualitas ia mendalamu ajaran tasawuf Imam Junaid Al-Baghdadi, yang 
merupakan salah satu pendiri aliran tasawuf yang merupakan ajaran yang diikuti oleh 
mayoritas jamaah NU. Setelah menamatkan studinya di Baghdah, Gus Dur juga 
melanjutkan studinya ke Eropa, didukung dengan kemampuannya dalam menguasai 
berbagai bahasa, Gus Dur menetap di Belanda selama enam bulan lamanya yang kemudian 
mempelopori pendirian perkumpulan pelajar Muslim Malaysia dan Indonesia yang ada di 
Eropa.21 

Pada tahun 1971, Gus Dur akhirnya kembali ke Indonesia. Gus Dur menjadi salah 
satu tokoh intelektual Indonesia yang pemikirannya sangat dihormati dan menjadi 
kontribusi berharga untuk bangsa. Ia merupakan sosok yang sangan spiritualis dan banyak 
memegang Amanah berupa jabatan lantaran kegemilangannya sebagai tokoh yang disegani. 
Hal ini terlihat dari berbagai pengalaman yang dilihat dari rekam jejaknya setelah kembali 
ke Indonesia. Pada tahun 1972-1974, Gus Dur kembali dalam dunia mengajar yaitu menjadi 
dosen dan dekan Fakultas Ushuluddin di Universitas Hasyim Asy’ari (UNHASY), saat ini 
telah berubah nama menjadi Institut Keislaman Hasyim Asy’ari (IKAHA) yang terletak di 
Jombang. Pada tahun 1975-1979, ia dipercaya untuk menjadi sekretaris umum pondok 
pesantren Tebuireng, Jombang. Selama masa ini, Gus Dur terlibat dalam kepemimpinan 
nasional NU. Ia juga pernah menjadi dosen IAIN Syarif Hidayatullah, sebelum akhirnya 
mendirikan pesantren Ciganjur, di Jakarta Selatan.22 

Gus Dur juga aktif selama 15 tahun menjabat sebagai ketua umum Pengurus Besar 
Nadhatul Ulama (NU). Selama 15 tahun kepemimpinan popularitasnya dinilai sering 

 
20Firdaus Syah, “Tradisi Keintelektualan Pemikiran Dan Biografi Abdurrahman Wahid (Gus Dur),” 

EDU-RILIGIA: Jurnal Ilmu Pendidikan Islam Dan Keagamaan 5, no. 2 (2022): 118. 
21Halimatus Sa’diyah and Sri Nurhayati, “Pendidikan Perdamaian Perspektif Gus Dur: Kajian 

Filosofis Pemikiran Pendidikan Gus Dur,” TADRIS: Jurnal Pendidikan Islam 14, no. 2 (2019): 177. 
22Saoki Saoki, “Islam Dan Negara Menurut M. Natsir Dan Abdurrahman Wahid,” Al-Daulah: Jurnal 

Hukum Dan Perundangan Islam 4, no. 02 (2014): 355. 



D. A. Fererli, R. A. Ramadan – Gagasan Islam Progresif Abdurrahman Wahid dan Relevansinya dengan Kemunculan NII 
di Minangkabau: 303-324 

309 
 

mengalami pasang surut. Pada 23 Juli 1998 pasca reformasi ia mendirikan sebuah Partai 
yang bernama Partai Kebangkitan Bangsa (PKB) yang mengantarkannya pada kursi 
kepresidenan pada tahun 1999 atas dukungan partainya yang didirikannya sendiri dan juga 
partai-partai Islam lainnya. Gus Dur menjabat sebagai presiden keempat Indonesia (1999-
2001). Gus Dur memiliki jiwa patriotisme yang tinggi yang terepresentasi dalam sikap dan 
perilakunya yang ingin memajukan bangsa dan negara dengan nilai-nilai humanisme dalam 
setiap tindakan yang dilakukannya.23 

Selama masa kepresidenannya yang singkat (20 Oktober 1999 hingga 23 Juli 2001) 
ia menunjukkan sikap pluralisme dan toleransi yang tinggi, ia menghapus undang-undang 
1967 yang membatasi tradisi Tionghoa Indonesia, mencoba menghapus larangan 
komunisme, dan mengadakan dialog damai dengan Aceh dan Papua Barat Dia juga berhasil 
"menjinakkan" militer, memisahkan militer dari polisi, mendorong militer keluar dari 
parlemen, memajukan otonomi daerah yang diprakarsai oleh pendahulunya Presiden 
Habibie, dan mencoba mempercepat undang-undang korupsi dengan mengusulkan agar 
mereka yang didakwa melakukan korupsi dianggap bersalah sampai terbukti tidak 
bersalah.24 Abdurrahman Wahid atau Gus Dur mengembuskan nafas terakhirnya pada usia 
69 tahun, pada tanggal 30 Desember 200925, di Rumah Sakit Cipto Mangunkusumo, Jakarta. 

Prinsip Pluralisme Abdurrahman Wahid 

Pluralisme merupakan suatu pandangan yang mengakui serta meyakini keberadaan 
perbedaan dalam masyarakat, baik dalam aspek agama, ras, etnis, budaya, hingga adat 
istiadat. Dalam membahas konsep pluralisme, Gus Dur kerap mengaitkannya dengan isu 
keagamaan, lantaran agama sering dijadikan alat oleh kelompok mayoritas untuk secara 
terselubung menekan dan mendominasi kelompok minoritas. Komitmen Gus Dur 
terhadap nilai-nilai pluralisme tercermin dari keberpihakannya pada kelompok minoritas 
dan non-muslim. Serta keterbukaannya dalam menjalin kerja sama lintas agama dan 
golongan, termasuk dengan umat Kristen, Hindu, Buddha, maupun berbagai kelompok 
dalam Islam sendiri.26 

Sebagai salah satu tokoh yang sangat gigih dalam memperjuangkan serta 
menyuarakan toleransi beragama dalam masyarakat majemuk, Gus Dur memandang bahwa 
toleransi bukanlah suatu hal yang hanya berkenaan dengan epistemologi, melainkan juga 

 
23Rifani Raniasati et al., “Hubungan Islam Dan Negara Dalam Perspektif Abdurrahman Wahid,” 

Aqlania 13, no. 2 (2022): 194. 
24Franklin, “Gus Dur’s Enduring Legacy,” 4. 
25Munawar Ahmad, Ijtihad Politik Gus Dur; Analisis Wacana Kritis (Lkis Pelangi Aksara, 2010).v.  
26Indo Santalia, “KH Abdurrahman Wahid: Agama Dan Negara, Pluralisme, Demokratisasi, Dan 

Pribumisasi,” Jurnal Al Adyaan; Jurnal Sosial Dan Agama 1, no. 02 (2015): 142. 



D. A. Fererli, R. A. Ramadan – Gagasan Islam Progresif Abdurrahman Wahid dan Relevansinya dengan Kemunculan NII 
di Minangkabau: 303-324 

310 
 

persoalan aksiologi dari konsep-konsep yang bersifat normatif dalam Islam. Sehingga 
memahami toleransi bagi Gus Dur tidaklah dapat lepas dari prinsip pluralisme. Jika 
pluralisme berfokus kepada penerimaan terhadap kenyataan keberagaman agama, maka 
toleransi menekankan pada sikap dan perilaku yang tepat dalam menyikapi keberagaman 
tersebut.27 Bagi Gus Dur, kesadaran pluralistik adalah hal yang harus dipelihara karena 
kesadaran seperti ini sesuai dengan tujuan diutusnya Nabi Muhammad SAW yaitu untuk 
membawa persaudaraan di antara sesama manusia.28 

Gus Dur sangat menaruh perhatian terhadap pluralisme sebagai dasar yang 
menginspirasi toleransi dan penghormatan terhadap kemajemukan. Baginya, menanamkan 
pluralisme terhadap bangsa dan negara tidak cukup tercermin dalam dinamika hidup damai 
berdampingan, lantaran hal ini masih rawan menimbulkan kesalah pahaman dan 
perselisihan antar individu dan kelompok masyarakat sehingga terus berlanjut hingga 
munculnya disintegrasi. Dalam menerapkan pluralisme, dibutuhkan kesadaran untuk saling 
berdialog dan saling mengenal dengan baik sehingga menciptakan harmonisasi dalam 
masyarakat. Harmonisasi masyarakat Indonesia inilah yang menajdi tujuan utama dalam 
gagasan Gus Dur tentang Pluralisme. Hal ini tentunya disebabkan oleh keragaman 
Indonesia. Namun dalam menyuarakan pemikiran ini, Gus Dur harus menuai efek negatif 
untuk dirinya sendiri, yaitu harus berhadapan dengan mereka yang ingin merusak 
keberagaman negara ini.29 

Keberagaman yang ada dipahami Gus Dur sebagai sunnatullah yang tidak ada 
satupun yang boleh untuk mengubahnya. Keberagaman ini jika mampu dikelola dengan 
baik, maka akan tumbuh rasa saling menghormati dan harmonisasi dapat terwujud di 
kalangan anak bangsa. Gus Dur sangat menjunjung toleransi dan menghormati pengikut 
agama lain dan tetap teguh dalam keyakinannya terhadap ajaran yang dibawa oleh 
Rasulullah SAW, ia sepenuhnya menghormati keyakinan orang lain dan mudah untuk 
berbaur dengan pengikut agama lain di negeri ini. Kesadaran pluralistik ini didasari oleh 
pemahamannya terhadap ayat Al-Qur’an yang dikutipnya dalam artikelnya yang berjudul 
“Islam dalam Diskursus Ideologi, Kultural dan Gerakan”, tertulis di ayat tersebut bahwa,30 
“Bagi kalian agama kalian dan bagiku agamaku (lakum dînu kum wa liyadîn)” (QS al-Kafirun 
[109]:6). Hal ini menandakan bahwa Gus Dur adalah sosok yang terbuka terhadap 
perkembangan intelektual namun tetap berpegang teguh kepada sumber ajaran Islam. 

 
27Swardiyamsyah Swardiyamsyah, “Pemikiran Abdurrahman Wahid Tentang Toleransi Beragama,” 

Al-Irsyad: Jurnal Pendidikan Dan Konseling 7, no. 1 (2019): 155. 
28Wahid, Islamku, Islam anda, Islam kita, 14. 
29Khoirun Nisa Nur‘Aini, Abid Nurhuda, and Ali Anhar Syi’bul Huda, “Pluralism In The Perspective 

Of Kh Abdurrahman Wahid: An Introduction To Multicultural Education,” Bidayah: Studi Ilmu-Ilmu Keislaman, 
2023, 235. 

30Nur‘Aini, Nurhuda, and Huda, 237. 



D. A. Fererli, R. A. Ramadan – Gagasan Islam Progresif Abdurrahman Wahid dan Relevansinya dengan Kemunculan NII 
di Minangkabau: 303-324 

311 
 

Prinsip pluralisme ini menjadikan Gus Dur memiliki sejumlah ide-ide yang 
berkenaan dalam membangun toleransi untuk menunjukkan wajah Islam yang progresif 
dan moderat. Perlu untuk diketahui bahwasannya Islam Progresif adalah istilah umum yang 
mengacu pada aliran pemikiran Islam yang sekaligus dapat digambarkan sebagai liberal, 
moderat, atau puritan. Islam Progresif berisi untaian pemikiran yang dikembangkan oleh 
kaum muslim untuk menentang status quo, baik secara teologis, sosial, maupun politik. 
Islam Progresif juga sering dikaitkan dengan upaya penafsiran kembali ajaran Islam agar 
lebih sesuai dengan zaman, nilai-nilai demokrasi, hak asasi manusia, dan keadilan sosial.31 

Kemudian, Islam moderat adalah paham keagamaan yang menekankan sikap 
seimbang (tawassuth), adil (i’tidal), toleran (tasamuh), dan menghindari sikap ekstrem dalam 
memahami serta mengamalkan ajaran Islam. Dalam konteks ini, Islam moderat tidak hanya 
berpijak pada prinsip normatif al-Qur’an dan Sunnah, seperti konsep ummatan wasathan 
(umat pertengahan), tetapi juga mengedepankan dialog, penghargaan terhadap 
keberagaman, serta keterbukaan terhadap budaya lokal sepanjang tidak bertentangan 
dengan prinsip dasar Islam. Islam moderat menghargai pluralitas, menolak kekerasan, serta 
menjunjung nilai-nilai kemanusiaan dan perdamaian, seperti yang ditunjukkan dalam 
sejarah Walisongo, serta oleh organisasi seperti NU dan Muhammadiyah yang memadukan 
nilai-nilai keislaman dengan kearifan lokal demi menjaga harmoni sosial.32 

Ide-Ide Abdurrahman Wahid dalam Membangun Toleransi 

Penolakan terhadap Gagasan Negara Islam (Formalisasi, Ideologisasi, dan Syariatisasi Islam) 

Salah satu benang merah pemikiran penting Gus Dur dalam ketidak setujuannya 
terhadap gagasan negara Islam adalah penolakannya terhadap formalisasi, ideologisasi, dan 
syariatisasi Islam dalam kehidupan berbangsa dan bernegara. Menurut Gus Dur, kejayaaan 
Islam tidak terletak pada pelembagaan nilai-nilai Islam dalam bentuk sistem politik atau 
hukum formal, melainkan dalam kemampuannya berkembang secara kultural.33 Ia lebih 
mengapresiasi pendekatan kultural terhadap agama (cultralization of Islam) dari pada 
menjadikannya sebagai ideologi politik. Bagi Gus Dur jika agama dipahami hanya secara 
sempit sebagai bagian dari insitutsi formal, maka nilai-nilai kultural agama yang seharusnya 
hidup dalam masyarakat seperti etika, spiritualitas, dan kebijaksanaan akan terpinggirkan. 
Sehingga akibatnya agama justru bisa menjadi alat kekuasaan dan membatasi proses 

 
31Kamaruzzaman Bustamam-Ahmad, “Contemporary Islamic Thought in Indonesian and Malay 

World: Islam Liberal, Islam Hadhari, and Islam Progresif,” Journal of Indonesian Islam 5, no. 1 (2011): 118–22. 
32Asep Abdurrohman Abdurrohman, “Eksistensi Islam Moderat Dalam Perspektif Islam,” Rausyan 

Fikr: Jurnal Pemikiran Dan Pencerahan 14, no. 1 (2018): 29–39. 
33Wahid, Islamku, Islam anda, Islam kita, 49. 



D. A. Fererli, R. A. Ramadan – Gagasan Islam Progresif Abdurrahman Wahid dan Relevansinya dengan Kemunculan NII 
di Minangkabau: 303-324 

312 
 

demokratisasi.34. Siswanto dan Fakhruddin, menyoroti bahwasanya penanaman nilai-nilai 
dan ajaran Islam adalah poin penting yang ingin disampaikan Gus Dur.35 

Sikap kritisnya terhadap formalisasi Islam terlihat bagaimana ia menolak terhadap 
penafsiran literal terhadap ayat “udkhuluu fi al-silmi kaffah”. Sementara disisi kelompok Islam 
formalis menafsirkan al-silmi sebagai “Islam” dan menjadikannya dasar untuk 
memperjuangkan penerapan sistem Islam secara menyeluruh, sementara Gus Dur yang 
menolak penafsiral literal mengartikannya sebagai “perdamaian”.36 Perbedaan penafsiran 
ini dinilai Gus Dur akan memiliki implikasi yang sangat luas. Jika Islam dimaknai secara 
formal sebagai sistem politik atau hukum, upaya menerapkannya akan cenderung 
mengabaikan realitas plural di masyarakat Indonesia, bahkan menempatkan warga non-
muslim sebagai warga negara kelas dua. Bagi Gus Dur, menjadi seorang muslim yang baik 
tidaklah mensyaratkan komitmen pada sistem formal negara Islam, melainkan cukup 
dengan menjalankan prinsip-prinsip keimanan, melaksanakan Islam secara utuh, menolong 
sesama, menjaga profesionalisme, serta bersikap sabar dalam menghadapi ujian kehidupan. 
Dengan demikian, formalisasi Islam bukanlah ukuran utama ketakwaan dan kesalehan.37  

Jika pemikiran Gus Dur hendak dibandingkan oleh tokoh lain yang memiliki 
prinsip berlawanan dengannya dalam gagasan berdirinya negara Islam, tokoh tersebut ialah 
Yusuf Qaradhawi (1926-2022) seorang ulama Mesir yang sangat mendukung berdirinya 
negara Islam di negara yang masyarakatnya mayoritas muslim. Yusuf Qaradhawi sangat 
menyesalkan keadaan negara-negara mayoritas Muslim saat ini yang lebih memilih 
sekularisme (memisahkan agama dari negara) dari pada membentuk negara Islam.38 
Pandangan ini tentu berbeda dengan pemikiran Gus Dur yang mencoba untuk tetap 
bersikap adil dengan menghindari terjadinya pengabaian terhadap hak non-muslim, 
meskipun Indonesia termasuk negara yang mayoritas masyarakatnya memeluk agama Islam.  

Menurut Mak Datuak Ali, mengutip dari pandangan ninik mamak Masyarakat 
Minangkabau, Islam sudah menyatu dengan adat, kehidupan sosial sudah diatur selaras 
dengan nilai-nilai adat dan agama, pendirian negara Islam hanya akan memunculkan 
perpecahan kembali dikalangan masyarakat Minangkabau seperti konflik antara kaum adat 
dan kaum paderi. Penolakan Gus Dur tidak hanya terbatas pada formalisasi, melainkan 
mencakup ideologisasi Islam, menurutnya, menjadikan Islam sebagai ideologi politik adalah 
langkah yang bertentangan dengan karakter Islam di Indonesia, yang tumbuh dan 

 
34Wahid, Islamku, Islam anda, Islam kita, 56. 
35M Siswanto and M Anas Fakhruddin, “Islam Kosmopolitan Gus Dur Dalam Konteks Sosio-

Keagamaan Di Indonesia,” Journal of Islamic Thought and Philosophy 1, no. 1 (2022): 16. 
36Wahid, Islamku, Islam anda, Islam kita, 3. 
37Wahid, Islamku, Islam anda, Islam kita, xvii. 
38Risky Aulya Ramadan and Shofiyullah Muzammil, “Democracy as Political Jihad: Evaluating Yusuf 

Qaradhawi’s Vision and Its Application in Indonesia,” Islamic Thought Review 2, no. 1 (2024): 18. 



D. A. Fererli, R. A. Ramadan – Gagasan Islam Progresif Abdurrahman Wahid dan Relevansinya dengan Kemunculan NII 
di Minangkabau: 303-324 

313 
 

berkembang dalam ekspresi budaya masyarakat yang moderat dan terbuka. Sementara, Gus 
Dur melihat bahwa ideologisasi Islam akan mendorong umat pada sikap politisasi agama 
berlebihan, serta penafsiran yang sempit dan radikal terhadap teks keagamaan. Hal ini tentu 
tidak selaras dengan Islam Indonesia yang lebih menekankan nilai-nilai spiritual dan sosial 
dalam kehidupan sehari-hari ketimbang wacana ideologis.39  

Salah satu implikasi dari penolakannya terhadap ideologisasi Islam ialah 
penolakannya terhadap upaya menjadikan Islam sebagai ideologi alternatif pengganti 
Pancasila, serta penolakannya terhadap gerakan untuk menghidupkan kembali Piagam 
Jakarta. Dalam konteks syariatisasi Islam, Ia juga mengkritik sejumlah pemerintah daerah 
dan DPRD yang memberlakukan peraturan daerah berbasis syariat Islam karena langkah 
langkah tersebut baginya bersifat ahistoris.40 

Penolakannya terhadap formalisasi, ideologisasi, dan syariatisasi Islam ialah 
berpijak pada pandangannya bahwa Islam tidak memiliki konsep baku mengenai bentuk 
negara, bahkan ia menyampaikan bahwa dia telah berusaha mencari bagaimana konsep 
negara Islam, namun sepanjang hidupnya ia tidak dapat menemukannya. Kesatuan Islam 
dan politik bagi Gus Dur tidaklah harus diwadahi oleh suatu negara Islam. bagi Gus Dur 
negara Islam tidaklah berbeda dengan negara ideologis lain seperti fasisme dan komunisme. 
Sifat ideologis ini menempatkan Islam sebagai ideologi selayaknya komunisme yang dimana 
sering ditemukan dalam negara ideologis bahwa tata pemerintahan dan pola kebijakan 
keluar dari kacamata ideologi dan pada akhirnya cenderung tidak sesuai dengan kebutuhan 
mendasar rakyat itu sendiri.41 
  Ketidaksetujuannya dalam gagasan negara Islam juga melahirkan dua argumentasi 
utamanya dalam penolakan gagasan negara Islam tersebut. Argumennya yang pertama, ialah 
dalam sejarah Islam tidak ada sistem baku dalam pergantian kepemimpinan. Hal ini terlihat 
bagaimana kepemimpinan Nabi Muhammad setelah wafat diganti oleh para khalifah 
dengan cara pemilihan yang berbeda-beda mulai dari bai’at hingga pemilihan yang 
diserahkan oleh sebuah dewan yang beranggotakan sedikit orang saja.42 

Argumennya yang kedua, ialah Gus Dur menilai bentuk negara dalam Islam tidak 
memiliki konsep yang jelas. Hal ini disebabkan nabi Muhammad tidak pernah memberikan 
panduan pasti tentang struktur negara Islam yang ideal, apakah berbentuk negara kota (city 
state) seperti Madiah, ataukah dalam skala negara bangsa (nation state). Hal ini memperkuat 

 
39Wahid, xviii. 
40Wahid, xviii. 
41Syaiful Arif, “Moderasi Beragama Dalam Diskursus Negara Islam: Pemikiran KH Abdurrahman 

Wahid,” Jurnal Bimas Islam 13, no. 1 (2020): 86. 
42Maghfur Ahmad, Gus Dur: Islam, Negara, & Isu-Isu Politik, 1st ed. (Pekalongan: Scientist Publishing, 

2020), 105. 



D. A. Fererli, R. A. Ramadan – Gagasan Islam Progresif Abdurrahman Wahid dan Relevansinya dengan Kemunculan NII 
di Minangkabau: 303-324 

314 
 

Gus Dur bahwa menjadikan Islam sebagai dasar formal negara bukan hanya tidak memiliki 
historis dan teologis yang kuat, tetapi juga beresiko mengingkari semangat inklusisvitas dan 
keadilan sosial yang dijunjung oleh Islam itu sendiri.43 

Dengan demikian, Abdurrahman Wahid atau Gus Dur tidak melihat Islam sebagai 
ideologi negara yang harus diformalisasikan secara politik. Ia juga tidak yakin terhadap 
formalisme Islam seperti penerapan simbol-simbol syariat secara struktural dapat mewakili 
Islam yang sesungguhnya. Dan apabila dicermati hal ini juga berkaitan dengan prinsip 
pluralisme dan semangat toleransi yang digaungkan oleh Gus Dur, kekhawatiran Gus Dur 
terhadap ketidakadilan yang akan diperoleh warga non-muslim juga ikut menambah 
ketidaksetujuannya terhadap berdirinya negara islam di Indonesia yang memiliki fakta dan 
realitas majemuk. 

Pribumisasi Islam 

Dalam soal yang berkaitan antara Islam dan masalah sosial budaya, segenap ajaran agama 
yang telah diserap oleh kultur lokal tetap dipertahankan dengan bingkai lokalitas, inilah yang 
disebut oleh Gus Dur sebagai “Pribumisasi Islam”. Pribumisasi Islam adalah gagasan yang lahir 
akibat dari fenomena pengecaman dari gerakan Islam Puritan yaitu kelompok fundamentalis 
terhadap penerapan ajaran-ajaran Islam yang bersinergi dengan budaya dan tradisi. 
Ketidaknyamanan ini memunculkan gagasan Pribumisasi Islam oleh Gus Dur sekitar tahun 1980-
an. Lebih lanjut Gus Dur memaparkan bahwa konsep Pribumisasi Islam berangkat dari 
kebutuhan untuk menggambarkan relitas keberagaman masyarakat yang membentuk identitas 
Islam sejak Islam datang ke pulau-pulau yang ada di Indonesia.44 Menurut Dwijayanto, 
Pribumisasi Islam dinilai bukanlah hal yang benar-benar baru dalam konteks kearifan lokal, karena 
ini adalah penyegaran ide-ide yang diadopsi dari semangat yang diajarkan oleh Walisongo dalam 
dakwahnya di Nusantara. 45 

Dengan gagasan Pribumisasi Islam, Gus Dur ingin mengingatkan kaum muslim akan 
pentingnya mempertimbangkan situasi-situasi lokal dalam rangka penerapan ajaran-ajaran Islam 
agar Islam di Indonesia tidak terpisah dari konteks kebudayaan, tradisi, dan sebagainya.46 
Akulturasi semacam ini juga terdapat dalam teori Ibnu Khaldun tentang akulturasi budaya, 

 
43Muhammad Hasanal Muid, Heri Kusmanto, and Indra Fauzan, “Perbandingan Konsep Negara 

Islam: Analisis Pemikiran Syekh Taqiyuddin An-Nabhani Dan KH. Abdurahman Wahid,” PERSPEKTIF 12, 
no. 1 (2023): 203–4. 

44Moh. Ashif Fuadi et al., “Religious Moderation in the Context of Integration between Religion and 
Local Culture in Indonesia,” Journal of Al-Tamaddun 19, no. 1 (June 2024): 51, 
https://doi.org/10.22452/JAT.vol19no1.4. 

45Arik Dwijayanto, “Pribumisasi Islam Nusantara: Antara Nalar Beragama Dan Gerakan Sosial 
Keagamaan Di Indonesia,” QALAMUNA: Jurnal Pendidikan, Sosial, Dan Agama 9, no. 02 (2017): 75. 

46Ahmad, Gus Dur: Islam, Negara, & Isu-Isu Politik, 85. 



D. A. Fererli, R. A. Ramadan – Gagasan Islam Progresif Abdurrahman Wahid dan Relevansinya dengan Kemunculan NII 
di Minangkabau: 303-324 

315 
 

menurut Ibnu Khaldun bahwa secara hakikat, manusia adalah makhluk yang senantiasa 
mengalami proses akulturasi. Hal ini menunjukkan bahwa dorongan untuk berakulturasi tidak 
semata-mata bersumber dari sifat Islam yang dinamis dan kontekstual, tetapi juga berasal dari 
karakter dasar manusia yang memiliki kecenderungan untuk menyesuaikan diri dengan budaya 
yang berkembang di sekitarnya.47 

Lebih lanjut, Pribumisasi juga merupakan kritik Gus Dur terhadap “Arabisasi” yang juga 
diungkapkannya pada tahun 1980-an, Gus Dur meminta untuk wahyu Tuhan dapat dipahami 
secara kontekstual, yang mencakup kesadaran hukum dan rasa keadilannya. Sehingga dapat 
katakanaan bahwa Pribumisasi Islam ialah upaya untuk melakukan rekonsilisasi Islam dengan 
kekuatan-kekuatan budaya setempat, agar budaya tidak hilang. Dengan demikian, Pribumisasi 
Islam dilihat sebagai suatu kebutuhan lokal dalam merumuskan hukum-hukum agama, tanpa 
merubah hukum itu sendiri, hal ini dilakukan untuk mempergunakan peluang yang disediakan 
oleh variasi pemahaman nash, namun tetap memberikan peranan kepada ushul fiqh dan qaidah fiqh. 
Sehingga Pribumisasi Islam bukanlah sebuah upaya untuk menghindari polarisasi antara agama 
dengan budaya setempat. Pribumisasi Islam juga bukan semacam mensubordinasikan Islam 
dengan budaya lokal, karena dalam pribumisasi Islam harus tetap pada sifat Islam yang teguh.48 

Proses perjumpaan Islam dengan realitas kebudayaan tidak dimaksudkan untuk 
mengubah ajaran Islam itu sendiri, melainkan hanya menyentuh pada bentuk-bentuk lahiriah dari 
praktik keberagamaan. Oleh sebab itu, yang perlu di pribumisasi ialah ekspresi budaya dalam 
kehidupan Islam, bukan substansi ajarannya. Bagi Gus Dur, Islam harus tetap menjaga esensinya 
di mana pun ia berada, namun bentuk luarnya tidak harus seragam. Dengan demikian, diperlukan 
adanya titik temu antara nila-nilai Islam dan budaya lokal.49  

Dalam konteks gagasan pribumisasi Islam, Gus Dur menyamakan ucapan assalamu’aikum 
dengan ungkapan seperti ahlan wa sahlan atau shabah al-khair. Baginya, ucapan salam Islam tersebut 
dapat digantikan dengan sapaan lokal seperti “selamat pagi” atau “apa kabar”. Pandangan 
semacam ini menimbulkan kegelisahan di kalangan ulama Nahdlatul Ulama (NU), sehingga sekitar 
200 kiai berkumpul di Pondok Pesantren Darut Tauhid, Arjawinangun, Cirebon, pada 8–9 Maret 
1989 untuk mengklarifikasi dan menanggapi pemikiran Abdurrahman Wahid.50 

Namun, terlepas dari berbagai penyataannya yang kontroversial dan mengundang pro 
dan kontra, gagasan pribumisasi Islam dapat dijadikan sebagai jalan menuju toleransi, karena 
menempatkan Islam dalam ruang sosial yang menghargai pluralitas budaya dan pengaplikasian 

 
47Fuadi et al., “Religious Moderation in the Context of Integration between Religion and Local 

Culture in Indonesia,” 51. 
48Wahid, Islamku, Islam anda, Islam kita, xxx. 
49Ainul Fitriah, “Pemikiran Abdurrahman Wahid Tentang Pribumisasi Islam,” Teosofi: Jurnal Tasawuf 

Dan Pemikiran Islam 3, no. 1 (October 2015): 48, https://doi.org/10.15642/teosofi.2013.3.1.39-59. 
50A Soheh Mukarom, “Pribumisasi Dalam Pandangan Abdurahman Wahid,” Religious: Jurnal Studi 

Agama-Agama Dan Lintas Budaya 2, no. 1 (2017): 69. 



D. A. Fererli, R. A. Ramadan – Gagasan Islam Progresif Abdurrahman Wahid dan Relevansinya dengan Kemunculan NII 
di Minangkabau: 303-324 

316 
 

dalam ajaran Islam. dengan pendekatan ini dapat dinilai bahwa Gus Dur mendorong Islam yang 
kontekstual dan terbuka terhadap budaya, menciptakan ruang dialog antara agama dan 
kebudayaan serta menolak eksklusivisme agama dan membangun Islam yang damai. 

Pembaruan Fiqh dan Pembelaan Hak Asasi Manusia (HAM) 

Gagasan Abdurrahman Wahid atau Gusdur yang merepresentasikan Islam progresif 
tidak hanya terletak pada sikap keterbukaannya terhadap agama dan budaya, tetapi juga terlihat 
dalam keberaniannya mengkritik aspek-aspek ajaran Islam klasik yang menurutnya telah 
kehilangan relevansinya dengan nilai-nilai kemanusiaan modern. Salah satu aspek paling penting 
yang menjadi perhatian serius Gus Dur dalam membangun toleransi ialah persoalan fiqh klasik 
yaitu hukum Islam yang disusun oleh ulama abad pertengahan dimana banyak nilai-nilai yang 
sudah tidak sejalan dengan prinsip Hak Asasi Manusia. Maka penting untuk disadari bahwa fiqh  
ialah produk interpretas intelektual terhadap landasan normatif ajaran Islam (al-Qur’an dan Hadis) 
di suatu tempat, waktu, maupun kondisi sosial tertentu. Sehingga pendapat fiqh seringkali bersifat 
tidak tunggal meski berpijak kepada teks normatif yang sama.51 Dalam konteks ini, Gus Dur 
memposisikan diriya sebagai pembaru yang mendasarkan pemikiran pada maqashid al-syariah 
(tujuan utama syari’at), yang meliputi keadilan, kebebasan dan kemanusiaan.  

Menurut Gus Dur, masalah-masalah hak-hak asasi manusia semakin lama terasa 
melelahkan untuk dibahas di negara-negara berkembang. Realitas yang terjadi justru secara sinis 
menunjukkan berbagai peristiwa yang memprihatinkan dan tersebar luas di berbagai belahan 
dunia.52 Ironisnya, isu-isu HAM seringkali terdengar pelanggaran berat terhadap hak asasi manusia 
di negara Islam yang membuat Gus Dur mempermasalahkan klaim dari sejumlah pemimpin dan 
pemikir dunia Islam yang menyatakan bahwa Islam adalah agama yang paling demokratis dan 
amat menghargai hak asasi manusia. Dengan demikian Gus Dur memandang hal ini sebagai bukti 
adanya kesenjangan serius antara ajaran Islam sebagai nilai dan praktik hukum Islam dalam bentuk 
fiqh yang diwariskan tanpa pembaruan yang cukup, dan hal ini menuntut umat Islam untuk 
mencari mekanisme yang dapat merubah fiqh agar dapat sejalan dengan perkembangan zaman, 
seperti yang tertulis dalam buku “Islamku, Islam Anda, Islam Kita” bahwa:  

“Dengan demikian, mau tak mau kita harus menemukan mekanisme untuk merubah 
ketentuan fiqh/hukum Islam, yang secara formal sudah berabadabad diikuti. Tetapi 
disinilah terletak kebesaran Islam, yang secara sederhana menetapkan ke imanan kita 
hanya kepada Allah dan utusan-Nya sebagai sesuatu yang tidak bisa ditawar lagi. Beserta 

 
51Athoillah Islamy, “Gender Mainstreaming Dalam Al-Qur’an Dan Hadis Serta Relevansinya 

Terhadap Epistemologi Hukum Islam,” Jurnal Hukum Islam 15, no. 1 (2017): 194. 
52KH Abdurrahman Wahid, Prisma Pemikiran Gus Dur (LKIS Pelangi Aksara, 2010), 103. 



D. A. Fererli, R. A. Ramadan – Gagasan Islam Progresif Abdurrahman Wahid dan Relevansinya dengan Kemunculan NII 
di Minangkabau: 303-324 

317 
 

beberapa hukum muhkamat lainnya, kita harus memiliki keyakinan akan kebenaran hal 
itu. Apabila yang demikian itu juga dapat diubah-ubah maka hilang lah ke-Islaman kita.”53 
Salah satu contoh paling tajam yang dikemukakan Gus Dur adalah soal hukuman mati 

terhadap orang yang murtad atau berpindah agama. Ia menyoroti ketidaksesuaian antara fiqih 
kalsih dan Deklarasi Universal Hak Asasi Manusia (DUHAM), khususnya pada pasal 18 yang 
menjamin kebebasan berpikir, beragama, dan berpindah keyakinan. Ia meyatakan jika ketentuan 
fiqh klasik tetap dipertahankan di negeri ini, maka lebih dari 20 juta jiwa manusia Indonesia 
berpindah agama dari Islam ke Kristen sejak tahun 1965 haruslah dihukum mati.54 Pernyataan ini 
bukanlah sekedar kritik, melainkan sebuah gugatan inteletual terhadap doktrin keagamaan yang 
tidak manusiawi. Gus Dur mengajak umat Islam untuk melihat ulang warisan hukum fiqh dengan 
perspektif etika dan kemanusiaan dan memahami bahwasannya Islam memberikan perlindungan 
atas hak dasar manusia. Hak itu melingkupi hak hidup, hak beragama, hak kepemilikan, hak 
profesi, dan hak berkeluarga yang disebut juga oleh Gus Dur sebagai universalisme Islam.55   

Selain mengenai kebebasan Bergama, Gus Dur juga menyoroti bahwa fiqh klasik banyak 
mengandung ketentuan yang tidak sejalan dengan perkembangan kesadaran kemanusiaan global. 
Sebagai contoh, persoalan perbudakan yang dulu dilegalkan dalam al-Qur’an dan Hadis. Kini, 
tidak ada satu pun negara muslim yang melegalkan perbudakan. Hal ini membuktikan bahwa fiqh 
bisa dan harus ditinggalkan ketika tidak lagi sesuai dengan prinsip-prinsip keadilan dan martabat 
manusia. Gus Dur menilai hal ini sebagai bukti bahwa umat Islam sebenarnya telah, secara diam-
diam, melakukan ijtihad dalam praktik, meskipun seringkali tidak diakui secara teoretis. Sehingga, 
bagi Gus Dur jalan keluar dari persoalan-persoalan ketertinggalan pemikiran Islam klasik terletak 
pada ijtihad dengan mempertimbangkan konteks zaman dan kebutuhan manusia modern. Ia 
mengutip kaidah penting dalam ushul fiqh yang meyatakan bahwa, hukum agama sepenuhnya 
bergantung pada sebab-sebabnya, jika sebab itu hilang, maka hukum tidak berlaku lagi.56  

 Maka dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa Gus Dur menilai hukum Islam yang 
dibelakukan pada masa lalu, seperti hukum murtad atau perbudakan, lahir dalam konteks sosial-
politik tertentu. Jika konteks berubah, maka hukum pun perlu ditinjau ulang. Dengan cara itu, 
umat Islam tidak perlu kehilangan keimanan ditengah kehidupan modern. Ia pun menjadikan 
prinsip maqashid al-syariah (tujuan-tujuan syariat) sebagai acuan penting dalam pembaruan hukum 
Islam. meskipun memberikan alternatif baru dalam hukum Islam, Gus Dur tidak menolak fiqh 

 
53Wahid, Islamku, Islam anda, Islam kita, 122. 
54Wahid, Islamku, Islam anda, Islam kita, xxiii. 
55Muhammad Aqil, “Nilai-Nilai Humanisme Dalam Dialog Antar Agama Perspektif Gus Dur,” Al-

Adyan: Journal of Religious Studies 1, no. 1 (2020): 54. 
56Wahid, Islamku, Islam anda, Islam kita, xxiv. 



D. A. Fererli, R. A. Ramadan – Gagasan Islam Progresif Abdurrahman Wahid dan Relevansinya dengan Kemunculan NII 
di Minangkabau: 303-324 

318 
 

sebagai warisan intelektual Islam.57 Namun, ia menolak fanatisme terhadap teks-teks fiqh tanpa 
mempertimbangkan konteks dan nilai-nilai etis yang lebih tinggi. 

Pembaruan fiqh dan ide-ide lainnya dalam mebangun toleransi yang digagas oleh Gus 
Dur tidak dapat dipisahkan dari cita-citanya membangun Islam yang toleran dan kontekstual 
dengan relitas Indonesia. Baginya, Islam bukan hanya soal ketaatan legal-formal, tetapi juga 
tentang bagaimana ajaran itu dapat hidup berdampingan secara damai dalam masyarakat yang 
plural. Inilah akar pemikirannya tentang toleransi sebagai bagian dari pembaharuan Islam itu 
sendiri. Pemikiran Gus Dur menjadi penanda bahwa Islam bukanlah ajaran yang statis dan 
menakutkan, tetapi agama yang terus berkembang seiring dengan zaman, selaras dengan suara 
nurani dan semangat zaman. Gus Dur tidak hanya mewariskan gagasan pembaruan hukum Islam, 
tetapi juga memberikan contoh nyata bagaimana menjadi muslim yang berpihak kepada minoritas, 
dan berani berdiri di garis depan demi membela kemanusiaan. Hal ini merepresentasikan Islam 
yang progresif, inklusif, dan penuh toleransi yang harus dirawat hingga masa yang akan 
mendatang.  

Pada tahun 1980-an Gus Dur pernah mengatakan bahwasanya Minangkabau itu tidak 
ada apa-apanya lagi.58 Pernyataan ini memicu kemarahan dan kesan sinis masyarakat Minangkabau 
terhadap Gus Dur.59 Keadaan ini semakin diperparah dengan sikap Gus Dur yang tidak 
menyediakan forum berdialog dengan masyarakat Minangkabau. Sedangkan di Pulau Jawa Gus 
Dur sering melakukan dialog dengan masyarakatnya mulai dari seminar, workshop, bedah buku, 
pelatihan, diskusi panel, sampai kepada open house, ziarah, haul, istighosah, wiridan, apel akbar, 
tablik akbar dan sebagainya.60 

Menyikapi pernyataan Gus Dur tentang Minangkabau, Saafroedin Bahar lebih 
memilih bersikap tenang dan realistis dengan mengatakan, perlu sebuah renungan 
mendalam, masihkah Minangkabau sekarang ini termasuk dalam  apa-apa yang dahulu 
pernah diperhitungkan orang? Apalagi sepeninggalan Mohammad Hatta, Muhammad 
Yamin, Sutan Syahrir, Hamka, dan Haji Agus Salim tidak ada lagi orang Minangkabau yang 
muncul di kancah nasional.61 

Dari pada memikirkan pernyataan Gus Dur tentang Minangkabau yang tidak 
terbantahkan, Saafroedin Bahar lebih memilih untuk menghidupkan kembali pemikiran 
Gus Dur untuk mencegah munculnya cikal bakal perpecahan di Indonesia seperti gerakan 
fundamentalisme dan radikalisme agama.62 Generasi muda harus dibentengi dengan 

 
57Wahid, xxiv. 
58Saafroedin Bahar, “Apa Arti Gus Dur Untuk Minangkabau ?,” Rantaunet, n.d. 
59Armaidi Tanjung, Gus Dur Versus Orang Minang, I (Kabupaten Padang Pariaman: Pustaka Artaz, 

2024). 
60Armaidi Tanjung. 
61Saafroedin Bahar, “Apa Arti Gus Dur Untuk Minangkabau ?” 
62Saafroedin Bahar. 



D. A. Fererli, R. A. Ramadan – Gagasan Islam Progresif Abdurrahman Wahid dan Relevansinya dengan Kemunculan NII 
di Minangkabau: 303-324 

319 
 

pemahaman tentang pemikiran Gus Dur agar terhindar dari aliran keagamaan yang merusak 
nilai-nilai Islam, kebangsaan, dan kemanusiaan. 

Apalagi beberapa tahun belakang ini masyarakat Minangkabau diterpa dengan 
kejadian yang tidak mengenakan seperti adanya Nabi palsu, aliran keagamaan yang 
menyesatkan, dan yang menjadi sorotan utama adalah munculnya kelompok jaringan teror 
Negara Islam Indonesia di Kabupaten Dharmasraya dan Tanah Datar.63 Menyoroti 
kejadian tersebut Kapolda Sumbar meminta masyarakat yang telah dibai’at menjadi anggota 
Negara Islam Indonesia untuk membatalkan bai’atnya dan segera bergabung kembali 
kepada Negara Kesatuan Republik Indonesia.64 
 Namun, temuan Polda Sumbar dilapangan terkait kasus jaringan teror Negara 
Islam Indonesia yang melibatkan masyarakat Minangkabau dibantah oleh Isral Naska 
dengan mengutip pandangan  Simon, Hadler, Dobbin, De Jong, dan E Greeves yang 
menyebutkan masyarakat Minangkabau tidak mungkin bergabung dengan jaringan 
kelompok teror Negara Islam Indonesia, sebab masyarakat Minangkabau adalah masyrakat 
muslim yang taat dan egaliter tanpa adanya tendensi untuk melakukan hal-hal radikal, 
ekstrim, dan membahayakan kehidupan berbangsa dan bernegara.65 Justru sebaliknya, 
masyarakat Minangkabau banyak berkontribusi besar dalam pendirian Negara Kesatuan 
Republik Indoneisa, seperti Mohammad Hatta, Muhammad Yamin, Sutan Syahrir, Hamka, 
Haji Agus Salim, dan lain sebagainya. Bahkan Isral Naska menyebutkan tidak pernah 
menemukan narasi-narasi gerakan Negara Islam Indonesia yang dilakukan masyarakat 
Minangkabau selama 3-4 tahun terakhir.66 

Meskipun begitu, secara eksplisit pandangan Isral Naska telah terbantahkan 
dengan adanya temuan jaringan teror Negara Islam Indonesia oleh Polda Sumbar di 
lapangan. Selain itu, pernyataan Isral Naska yang mengutip pandangan Simon, Hadler, 
Dobbin, De Jong, dan E Greeves yang memberikan kesan muslim yang taat dan egaliter 
kepada masyarakat Minangkabau melalui pengamatan terhadap pola kehidupan beragama 
para founder indonesia yang berasal dari Minangkabau. Padahal semenjak para founder 
tersebut meninggal banyak muncul kelompok fundamentalis dan kelompok radikal yang 
menyesatkan seperti munculnya Nabi palsu, munculnya aliran agama yang menyesatkan, 
dan gerakan teror Negara Islam Indonesia di Minangkabau dan  yang tidak kalah pentingnya 
Isral Naska kurang melihat kasus-kasus yang tidak terekspos oleh media, padahal banyak 

 
63Institute For Policy Analysis Of Conflict, Pencarian Negara Islam Indonesia: Ragam Rupa DI/NII, 1. 
64Humas dan Protokol, “Baiat Masal, 518 Mantan Anggota NII Bacakan Ikrar Setia Ke NKRI,” 

Pemerintah Kabupaten Tanah Datar, April 30, 2022. 
65Isral Naska, “Minangkabau, Indonesia, Dan NII,” Universitas Muhammadiyah Sumatra Barat, April 19, 

2022. 
66Isral Naska. 



D. A. Fererli, R. A. Ramadan – Gagasan Islam Progresif Abdurrahman Wahid dan Relevansinya dengan Kemunculan NII 
di Minangkabau: 303-324 

320 
 

didaerah pedalaman Minangkabau muncul gerakan saparatis yang tidak hanya 
membahayakan agama tapi juga negara. 
 Menurut Nasruni, “munculnya wabah jaringan teror Negara Islam Indonesia yang 
menyerang masyarakat Minangkabau disebabkan oleh efek domino Undang-undang 
No.5/1979 tentang pemerintahan desa”.67 Dengan berubahnya jorong menjadi desa, maka 
setiap Jorong terlepas pula dari satuan genealogis atau ikatan kekerabatan. Masing-masing 
Jorong sudah merasa bebas dan mandiri dan tidak terikat lagi dalam Lembaga Kerapatan 
Adat Nagari (KAN). Dengan sendirinya Penghulu Pucuk Adat atau KAN sebagai lembaga 
masyarakat adat sudah kurang berfungsi. Terjadilah disfungsionalisasi dari lembaga adat 
yang bernama KAN. Posisi Kepala Desa lebih penting dari ketua KAN. Disetiap jorong 
tidak ada lembaga adat sebagai pengganti lembaga KAN, sedangkan dilain pihak KAN 
sudah kurang berfungsi disetiap Jorong. Terjadilah kefakuman pimpinan masyarakat adat 
disetiap Jorong. Hilangnya fungsi KAN sebagai filter bagi masyarakat Minangkabau, telah 
menyebabkan masyarakat Minangkabau rentan terkontaminasi dengan paham-paham yang 
bertentangan dengan nilai-nilai adat dan negara. Akibatnya paham-paham saparatisme 
mudah berkembang dan susah dilacak keberadaanya.  

Hilangnya fungsi KAN sebagai kontrol sosial masyarakat yang disebabkan oleh 
transformasi struktural regulasi negara telah memberikan ruang kepada kelompok 
fundamentalis dan radikal untuk menyebarkan paham-paham saparatisnya. Akibatnya 
masyarakat terpengaruh karena tidak memiliki filter sosial dalam menangkal paham-paham 
saparatis. Meskipun sebagaian masyarakat telah di bai’at menjadi bagian dari Negara Islam 
Indonesia, Nasruni mengatakan masuknya mereka menjadi bagian dari Negara Islam 
Indonesia tidaklah mengindikasikan mereka akan melakukan perbuatan makar, melainkan 
mereka tidak memiliki filter dalam menangkal berbagai paham-paham saparatis.68 Hal ini 
dibuktikan dengan kembalinya mereka dengan sukarela menjadi bagian NKRI dengan cara 
membatalkan bai’atnya. 

Menurut Nasruni, mengutip dari pendapat para ninik mamak terdahulu, Islam 
tidak harus diwujudkan dalam bentuk negara, melainkan cukup dengan menegakkan nilai-
nilai syara’ sebab yan paling utama itu adalah akhlak umatnya bukan negaranya, jika negara 
Islam berdiri di Indonesia sudah pasti falsafah masyarakat Minangkabau adat basandi sayara’, 
syara’ basandi kitabullah, syara’ mangato, adat mamakai akan hilang.69 Pernyataan Nasruni, 
sejalan dengan ungkapan Muhammad Abduh ketika berkunjung ke Barat yang melihat 
Islam disana, tapi tidak melihat Muslim, ketika berkunjung ke Timur Abduh melihat 
Muslim, tapi tidak melihat Islam. Dengan begitu, pandangan masyarakat Minangkabau 

 
67Nasruni, “Wawancara Tentang Jaringan Teror Negara Islam Indonesia,” July 19, 2025. 
68Nasruni. 
69Nasruni. 



D. A. Fererli, R. A. Ramadan – Gagasan Islam Progresif Abdurrahman Wahid dan Relevansinya dengan Kemunculan NII 
di Minangkabau: 303-324 

321 
 

sejalan dengan ide-ide progresif Gus Dur yang menolak berdirinya negara Islam. Dari pada 
mendirikan negara Islam alangkah baiknya menanamkan nilai-nilai dan ajaran Islam. 

KESIMPULAN 

Pemikiran Abdurrahman Wahid (Gus Dur) menegaskan bahwa Islam progresif merupakan 
jalan tengah yang mampu menghadirkan wajah Islam yang ramah, inklusif, dan kontekstual 
dengan realitas sosial Indonesia. Dalam konteks keindonesiaan yang multikultural, Gus Dur 
merumuskan tiga gagasan utama sebagai fondasi; Pertama, penolakannya terhadap 
formalisasi, ideologisasi, dan syariatisasi Islam menunjukkan bahwa kekuatan agama 
terletak pada nilai-nilai etik dan kultural, bukan pada pelembagaan politik yang eksklusif. 
Kedua, gagasan pribumisasi Islam menjadi strategi rekonsiliasi antara ajaran Islam dan 
kearifan lokal, yang sekaligus menolak homogenisasi keagamaan melalui Arabisasi. Ketiga, 
pembaruan fiqh dengan pendekatan maqāṣid al-syarī‘ah menegaskan pentingnya 
merespons isu-isu kontemporer, seperti hak asasi manusia dan keadilan sosial, tanpa 
meninggalkan esensi normatif Islam. 

Keseluruhan gagasan ini menempatkan Islam sebagai kekuatan moral yang aktif 
membela kelompok rentan, memperjuangkan keadilan, serta mengokohkan ruang dialog 
lintas identitas. Pemikiran Gus Dur relevan untuk dijadikan pedoman dalam menghadapi 
meningkatnya fundamentalisme dan radikalisme agama di Indonesia, termasuk dalam kasus 
keterlibatan sebagian masyarakat Minangkabau dalam jaringan Negara Islam Indonesia. 
Dengan demikian, warisan intelektual Gus Dur tidak hanya berfungsi sebagai referensi 
akademik, tetapi juga sebagai panduan praksis bagi pembangunan kehidupan beragama 
yang damai, demokratis, dan berlandaskan kemanusiaan universal. 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdurrohman, Asep Abdurrohman. “Eksistensi Islam Moderat Dalam Perspektif Islam.” 
Rausyan Fikr: Jurnal Pemikiran Dan Pencerahan 14, no. 1 (2018). 

Ahmad, Maghfur. Gus Dur: Islam, Negara, & Isu-Isu Politik. 1st ed. Pekalongan: Scientist 
Publishing, 2020. 

Ahmad, Munawar. Ijtihad Politik Gus Dur; Analisis Wacana Kritis. Lkis Pelangi Aksara, 2010. 

Aqil, Muhammad. “Nilai-Nilai Humanisme Dalam Dialog Antar Agama Perspektif Gus 
Dur.” Al-Adyan: Journal of Religious Studies 1, no. 1 (2020): 52–66. 

Arif, Syaiful. “Moderasi Beragama Dalam Diskursus Negara Islam: Pemikiran KH 
Abdurrahman Wahid.” Jurnal Bimas Islam 13, no. 1 (2020): 73–104. 

Armaidi Tanjung. Gus Dur Versus Orang Minang. I. Kabupaten Padang Pariaman: Pustaka 
Artaz, 2024. 



D. A. Fererli, R. A. Ramadan – Gagasan Islam Progresif Abdurrahman Wahid dan Relevansinya dengan Kemunculan NII 
di Minangkabau: 303-324 

322 
 

Asiyah, Nur. “Analisis Kritis Pemikiran Pendidikan Progresif Abdurrahman Wahid.” 
Journal of Islamic Studies and Humanities 6, no. 1 (2021): 32–43. 

Barton, Greg. Abdurrahman Wahid: Muslim Democrat, Indonesian President. University of Hawaii 
Press, 2002. 

Briantika, Adi. “391 Anggota NII Di Sumatra Barat Berikrar Setia Kepada NKRI: Densus 
88 Antiteror Polri Menyambut Baik Kembalinya Anggota Negara Islam Indonesia 
(NII) Kepada NKRI.” Tirto.Id, April 28, 2022. 

Bustamam-Ahmad, Kamaruzzaman. “Contemporary Islamic Thought in Indonesian and 
Malay World: Islam Liberal, Islam Hadhari, and Islam Progresif.” Journal of Indonesian 
Islam 5, no. 1 (2011): 91–129. 

Dwijayanto, Arik. “Pribumisasi Islam Nusantara: Antara Nalar Beragama Dan Gerakan 
Sosial Keagamaan Di Indonesia.” QALAMUNA: Jurnal Pendidikan, Sosial, Dan 
Agama 9, no. 02 (2017): 71–92. 

Fitriah, Ainul. “Pemikiran Abdurrahman Wahid Tentang Pribumisasi Islam.” Teosofi: Jurnal 
Tasawuf Dan Pemikiran Islam 3, no. 1 (October 2015): 39. 
https://doi.org/10.15642/teosofi.2013.3.1.39-59. 

Franklin, Nathan. “Gus Dur’s Enduring Legacy: Accruing Religious Merit in the Afterlife.” 
Politics and Governance 12 (March 2024): 7874. https://doi.org/10.17645/pag.7874. 

Fuadi, Moh. Ashif, Abd Faishol, Andi Arif Rifa’i, Yunika Triana, and Rustam Ibrahim. 
“Religious Moderation in the Context of Integration between Religion and Local 
Culture in Indonesia.” Journal of Al-Tamaddun 19, no. 1 (June 2024): 47–59. 
https://doi.org/10.22452/JAT.vol19no1.4. 

Humas dan Protokol. “Baiat Masal, 518 Mantan Anggota NII Bacakan Ikrar Setia Ke 
NKRI.” Pemerintah Kabupaten Tanah Datar, April 30, 2022. 

Institute For Policy Analysis Of Conflict. Pencarian Negara Islam Indonesia: Ragam Rupa 
DI/NII. 82. Jakarta, 2023. 

Islamy, Athoillah. “Gender Mainstreaming Dalam Al-Qur’an Dan Hadis Serta 
Relevansinya Terhadap Epistemologi Hukum Islam.” Jurnal Hukum Islam 15, no. 1 
(2017): 181–99. 

———. “Landasan Filosofis Dan Corak Pendekatan Abdurrahman Wahid Tentang 
Implementasi Hukum Islam Di Indonesia.” Al-Adalah: Jurnal Hukum Dan Politik 
Islam 6, no. 1 (2021): 51–73. 

Isral Naska. “Minangkabau, Indonesia, Dan NII.” Universitas Muhammadiyah Sumatra Barat, 
April 19, 2022. 

Laila, Aida Farichatul. Gus Dur, Manusia Multidimensional. Deepublish, 2015. 

Mahendra, Bonfilio. “Densus 88 Ringkus 8 Orang Kelompok NII Di Sumbar.” RMOL.ID 
Republik Merdeka, November 21, 2024. 



D. A. Fererli, R. A. Ramadan – Gagasan Islam Progresif Abdurrahman Wahid dan Relevansinya dengan Kemunculan NII 
di Minangkabau: 303-324 

323 
 

Mahyeldi. Gubernur Mahyeldi Pertanyakan Isu Adanya Ribuan Teroris, ’NII Pusatnya Bukan Di 
Sumbar. Opini. April 19, 2022. 

Maimun, Ach. “Gagasan Pemikir Islam Progresif; Beragama Secara Otentik Dalam 
Kehidupan Kontemporer.” Kabillah: Journal of Social Community 2, no. 2 (2017): 218–
36. 

Miles, Mathew B, A Michael Huberman, Tjetjep Rohendi Rohidi, and Mulyarto. Analisis 
Data Kualitatif: Buku Sumber Tentang Metode-Metode Baru. Penerbit Universitas 
Indonesia (UI-Press), 1992. 

Muid, Muhammad Hasanal, Heri Kusmanto, and Indra Fauzan. “Perbandingan Konsep 
Negara Islam: Analisis Pemikiran Syekh Taqiyuddin An-Nabhani Dan KH. 
Abdurahman Wahid.” PERSPEKTIF 12, no. 1 (2023): 196–211. 

Mukarom, A Soheh. “Pribumisasi Dalam Pandangan Abdurahman Wahid.” Religious: Jurnal 
Studi Agama-Agama Dan Lintas Budaya 2, no. 1 (2017): 63–74. 

Nur‘Aini, Khoirun Nisa, Abid Nurhuda, and Ali Anhar Syi’bul Huda. “Pluralism In The 
Perspective Of Kh Abdurrahman Wahid: An Introduction To Multicultural 
Education.” Bidayah: Studi Ilmu-Ilmu Keislaman, 2023, 230–38. 

Ramadan, Risky Aulya, and Shofiyullah Muzammil. “Democracy as Political Jihad: 
Evaluating Yusuf Qaradhawi’s Vision and Its Application in Indonesia.” Islamic 
Thought Review 2, no. 1 (2024): 12–25. 

Raniasati, Rifani, Zulaikha Fitri Nur Ngaisah, Hendri Hermawan Adinugraha, and Razie 
Bin Nasarruddin. “Hubungan Islam Dan Negara Dalam Perspektif Abdurrahman 
Wahid.” Aqlania 13, no. 2 (2022): 189–202. 

Saafroedin Bahar. “Apa Arti Gus Dur Untuk Minangkabau ?” Rantaunet, n.d. 

Sa’diyah, Halimatus, and Sri Nurhayati. “Pendidikan Perdamaian Perspektif Gus Dur: 
Kajian Filosofis Pemikiran Pendidikan Gus Dur.” TADRIS: Jurnal Pendidikan Islam 
14, no. 2 (2019): 175–88. 

Santalia, Indo. “KH Abdurrahman Wahid: Agama Dan Negara, Pluralisme, Demokratisasi, 
Dan Pribumisasi.” Jurnal Al Adyaan; Jurnal Sosial Dan Agama 1, no. 02 (2015). 

Saoki, Saoki. “Islam Dan Negara Menurut M. Natsir Dan Abdurrahman Wahid.” Al-
Daulah: Jurnal Hukum Dan Perundangan Islam 4, no. 02 (2014): 344–67. 

Selian, Harli, Desi Asmaret, and Dasrizal Dahlan. “ADAPTASI BUDAYA DAN ISLAM 
PROGRESIF: PERAN MUHAMMADIYAH DALAM TRANSFORMASI 
MASYARAKAT JAWA.” TADBIRUNA 3, no. 1 (2023): 363–78. 

Setiawan, Eko. “Pemikiran Abdurrahman Wahid Tentang Prinsip Pendidikan Islam 
Multikultural Berwawasan Keindonesiaan.” Edukasia Islamika 2, no. 1 (2017): 183–
207. 



D. A. Fererli, R. A. Ramadan – Gagasan Islam Progresif Abdurrahman Wahid dan Relevansinya dengan Kemunculan NII 
di Minangkabau: 303-324 

324 
 

Siswanto, M, and M Anas Fakhruddin. “Islam Kosmopolitan Gus Dur Dalam Konteks 
Sosio-Keagamaan Di Indonesia.” Journal of Islamic Thought and Philosophy 1, no. 1 
(2022): 1–26. 

Swardiyamsyah, Swardiyamsyah. “Pemikiran Abdurrahman Wahid Tentang Toleransi 
Beragama.” Al-Irsyad: Jurnal Pendidikan Dan Konseling 7, no. 1 (2019). 

Syah, Firdaus. “Tradisi Keintelektualan Pemikiran Dan Biografi Abdurrahman Wahid (Gus 
Dur).” EDU-RILIGIA: Jurnal Ilmu Pendidikan Islam Dan Keagamaan 5, no. 2 (2022). 

Wahid, Abdurrahman. Islamku, Islam anda, Islam kita: agama masyarakat negara demokrasi. Cet. 
1. Jakarta, Indonesia: Wahid Institute, 2006. 

Wahid, KH Abdurrahman. Prisma Pemikiran Gus Dur. LKIS Pelangi Aksara, 2010. 

 

 


